

### آَثَارُالإِمَامِ ابْنِقَيْمُ الْجَوْزِيَّةِ وَمَا لِجَقَهَامِنُ أَعَالِ آثَارُالإِمَامِ ابْنِقَيْمُ الْجَوْزِيَةِ وَمَا لِجَقَهَا مِنْ أَعَالِ

## معالی المین المالی المین المالی المین المی

لِلإِمَامِ أِي عَبْدِ ٱللَّهِ مُحَدِّنِ أِي بَكْرِينِ أَيُّوبَ ٱبْنِ قَيِّمِ الْجَوْزِيَّةِ

(YO) -79)

ئىن ؛ محدُّوْنِ رَسْمِنْ نىن ؛ حَبْرُلِطْتَى بن محدِّلِلْدِيْر نىن ، حَبْرُلِلْرِحِنْ بن حِسن بن قائر ئىن ، محبِّرْلِلْاَى بن يسِسُا لَى لِلْطَاطِي

١ ـ الرِّسَالَةُ ٱلتَّبُوكِيَّية .

٢ ـ رسالةُ ابْنِ القَيِّم إلى أَحد إخوانه .

٣- إِغَاثَةُ ٱللَّهُ فَانِ فِي حُكم طَلَاقِ الْعَصْبَانِ

٤. فُشُا في صِيْفَة الحَمْدِ.

. الحميله حمدًّ يواني نِعَمه وبكا في مزيث »

اشئوات تَكُونُ بِيْنِ عِنْدُلْ الْلِلْمَ وَمُونَا لِيْنِ

تَمْونِن مُؤَسَّسَة سُايْمَان بن عَبْد العَزيْز الرَّاجِجِيِّ الْحَيْرِيَّةِ





### أَنَّارُ الْإِمَامِ اِبْنِ قَيْمُ الْجَوْزِيَّةِ وَمَا لِحَقَهَا مِنْ أَعَالٍ (٤)

## السين الوالت وي

تَ الهِمَّامِ أَيْ عَبْدِ ٱللَّهِ مُحَدِّنِ أَيْ بَكُرِ بْنِ أَيُّوبِ ٱبْنِ قَيِّمِ الْجَوْزِيَّةِ ( الإمَّامِ أَيْ عَبْدِ ٱللَّهِ مُحَدِّنِ أَيْ بَكُر بْنِ أَيُّوبِ ٱبْنِ قَيِّمِ الْجَوْزِيَّةِ ( ١٩١ - ٧٥١ )

تَحَقِیْق مح**دور** محمد محرور

بشئون جُهْرِ بِنْ عَبِّ إِلْهَالِيَهِ <u>فَنْ يَانٍ</u>يْ

تَمْويْن مُؤَسَّسَة سُلِمُّان بن عَبْد ِالْعَــزِيْزِ الرَّاجِجِيِّ الْحَيْرِيَّـة ِ

> ڴٵؽۜڂٳڶڶڣۼؖٵڋڷ ڛۮ؞ۯٷۏۯڣ

### 

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسوله محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وبعد، فهذه الرسالة التي بين أيدينا من مؤلفات الإمام العلامة ابن قيم الجوزية رحمه الله، وقد كتبها في المحرم سنة ٧٣٣ بتبوك، وأرسلها إلى أصحابه في بلاد الشام، فسُمّيت بـ «الرسالة التبوكية». فسَّر فيها المؤلف قوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَثُوا عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلْقُوكُ وَلاَ نَعَاوُوا عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلْقُوكُ وَلاَ نَعَاوُوا عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلْقُوكُ وَلاَ نَعَاوُوا عَلَى اللهِ وَدَر أن من أعظم التعاون على البر والتقوى التعاون على سفر الهجرة إلى الله ورسوله باليد واللسان والقلب، مساعدة ونصيحة وتعليما وإرشاداً. وبيّن أن زاد هذا السفر العلم الموروث عن النبي على وطريقه بذل الجهد واستفراغ الوسع، ومَركبه صِدقُ اللجأ إلى الله والانقطاع إليه بالكلية وتحقيقُ الافتقار إليه من كل وجه. ورأس مال الأمر وعموده بالكلية وتحقيقُ الافتقار إليه من كل وجه. ورأس مال الأمر وعموده في ذلك إنما هو دوام التفكر والتدبّر في آيات القرآن، بحيث يستولي على الفكر ويشغل القلب، وتصير معاني القرآن مكان الخواطر من قلبه.

ثم استطرد إلى بيان كيفية تدبُّر القرآن وتفهُّمه والإشراف على عجائبه وكنوزه، ففسَّر الآيات ٢٤ ـ ٣٠ من سورة الذاريات، واستنبط أسرارها وأثار كنوزها وأفاض في بيانها، ليُجعَل ذلك نموذجاً يُحتذَى في تدبر القرآن.

ثم ذكر المؤلف أن من أراد هذا السفر فعليه بمرافقة الأموات الذين هم في العالم أحياء، فإنه يبلغ بمرافقتهم إلى مقصده، وليحذر من مرافقة الأحياء الذين هم في الناس أموات، فإنهم يقطعون عليه طريقه. وعليه أن يكون واقفاً عند قوله تعالى: ﴿ خُذِ الْعَفْوُ وَأَمْرُ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ الْجَهِلِينَ ﴿ وَالْعَرَافَ: ١٩٩]، متدبراً لما تضمنه من حسن المعاشرة مع الخلق، وأداء حق الله فيهم، والسلامة من شرهم.

وفي أثناء الرسالة تحقيقات منثورة في الكلام على الآيات والأحاديث، وبيان حقيقة هذه الهجرة ومقتضياتها وآثارها وانقسام الناس إزاءها، تُشوِّق القارىء إلى الاستفادة منها، وسلوكِ الطريق القويم في سفره إلى الله، الذي هو غاية كل عبد منيب.

### \* طبعات هذه الرسالة:

نظراً إلى أهمية هذه الرسالة وما تضمنته من معان جليلة طبعت عدّة مرات بعناوين مختلفة، أولاها بعنوان «الرسالة التبوكية» بمراجعة واهتمام الشيخ عبدالظاهر أبي السمح إمام وخطيب الحرم المكي الشريف، بالمطبعة السلفية بمكة المكرمة سنة ١٣٤٧. وطبعت أيضاً بعنوان: «زاد المهاجر إلى ربّه» وبعنوان: «تحفة الأحباب في تفسير قوله تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُواْعَلَى ٱلْمِرِ وَالنّقُوكَا وَلا نَعَاوُوْاعَلَى الْإِرْ وَالنّقُوكَا وَلا نَعَاوُوْاعَلَى الرّبِي وَوَالت طبعاتها الإعتماد على الطبعة الأولى دون الرجوع إلى أصولها الخطية، بالاعتماد على الطبعة الأولى دون الرجوع إلى أصولها الخطية، وكثر فيها التصحيف والتحريف والسقط، حتى أصبح النصّ غامضاً

في مواضع كثيرة يَقِفُ القارىء فيها حيران لا يهتدي إلى الصواب.

وقد صدرت أخيراً طبعة جديدة لها بتحقيق الشيخ سليم الهلالي عن مكتبة الخراز في جدة ودار ابن حزم في بيروت سنة والطبعة الأولى التي سبق ذكرُها، واستدرك في هذه الطبعة الفصل والطبعة الأولى التي سبق ذكرُها، واستدرك في هذه الطبعة الفصل الأخير الذي خلت منه الطبعات السابقة، واستفاد بعض التصحيحات من المخطوطة التي رجع إليها، ولكنّه جرياً على عادة كثير من المشتغلين بكتب التراث وجّه جُلَّ اهتمامه إلى تخريج الأحاديث والآثار وترجمة الأعلام ونَقْل كلام المؤلف من كتبه الأخرى في صفحات، حتى خرج الكتاب مع ترجمة المؤلف والتعليقات والفهارس في أكثر من ثلاثمائة صفحة، وهو في المخطوطة المشار إليها ١٣ ورقة فقط. أما النصُّ فلم يتمكن من تحريره وضبطه على وجه الصواب في مواضع كثيرة، ويكفي تحريره وضبطه على وجه الصواب في مواضع كثيرة، ويكفي القارىء أن يقارن بين طبعته وهذه الطبعة في الفصل الأخير وفي بقية الفصول، ليدرك الفرق بين الطبعتين. فإني لا أحب الخوض في ذكر الأخطاء والتحريفات وسرد النماذج منها.

### \* الأصول المعتمدة في هذه الطبعة:

توجد من هذه الرسالة عشر نسخ خطية على ما أعلم، وقد تمكنتُ من الحصول على خمس منها، وفيما يلي وصفُها:

۱) نسخة مكتبة الدولة في برلين برقم [۲۰۸۹] (الورقة ۱۰۰ب ـ
 ۱۱۳)، كتبت بخط نسخي، وليس عليها تاريخ النسخ واسم الناسخ،

- ولعلها من مخطوطات القرن الحادي عشر. وهي نسخة تامة مقابلةٌ على الأصل المنسوخ عنه، والخطأ فيها قليل، والسقط نادر.
- ٢) نسخة جامعة أم القرى بمكة المكرمة برقم [٢/١٤٨٩]
   (الورقة ١٥ب ـ ٣٧٠أ)، كتبت سنة ١٢٦٩، وهي بخط نسخي جيد، ولكنها كثيرة الأخطاء والتحريفات، وينقصها الفصل الأخير.
- ٣) نسخة مكتبة الملك فهد الوطنية [رقم٢٢ مجموعة الدلم] في عشرين ورقة، كتبت سنة ١٢٨٤، بخط نسخي، وهي توافق النسخة السابقة في التحريف والسقط، وينقصها أيضاً الفصل الأخير.
- ٤) نسخة المكتبة السعودية بالرياض برقم [٨٦/٤٥]، في ٢٢ ورقة، كتبت في القرن الثالث عشر تقديراً، وفي آخرها: «بلغ مقابلة وتصحيحاً بحسب الطاقة والإمكان على أصل ليس بالقوي». وهي مثل النسختين السابقتين.
- ٥) نسخة مكتبة الملك فهد الوطنية برقم [٣١٤٧٤٩] من مجموعة شقراء، في ١٣٥٦، وزاسخها شقراء، في ١٣٥٦، وزاسخها محمد بن إبراهيم بن عبدالعزيز بن عبدالكريم بن محمد بن عبدالله، وقد نسخها عن نسخة كتبت سنة ١٣١٦. وعنوان هذه النسخة: «رحلة ابن القيم إلى تبوك»، وهي مثل النسخ الثلاث السابقة.

وبعد دراسة هذه النسخ ظهر لي أن نسخة برلين أصح النسخ وأكملها، والنسخ الأربع المذكورة ترجع إلى أصل واحد، فهي تتفق في التحريف والسقط والاضطراب في أكثر المواضع.

### \* منهج التحقيق:

اتخذت نسخة برلين أصلاً لكونها أقدم النسخ وأصحها، وهي تنفرد بزيادة الفصل الأخير الذي لم يرد في غيرها، وقابلتُها بالنسخ الأخرى، ولم أعدل عن الأصل إلاّ إذا كان ما فيه خطأ ظاهراً أو قراءة مرجوحة، واستدركت السقط بوضعه بين معكوفتين. وقد كنت أحصيت جميع الفروق والتحريفات في بداية الأمر، ثم صرفت النظر عنها، فإن أكثرها تحريفات واضحة من النسّاخ، ولذا اكتفيت بالإشارة إلى الفروق التي لها وجه في العبارة، وأشرت إلى السقط في الأصل وبقية النسخ ليكون القارىء على بينة. وقد رمزت لنسخة برلين بالأصل، ولنسخة أم القرى بـ(ق)، ولنسخة الدلم بـ(د)، ولنسخة المكتبة السعودية بالرياض بـ(ر)، ولنسخة شقراء بـ(ش).

وراجعت أيضاً الطبعة الأولى، فوجدتها كثيرة التحريف والسقط بعد مقابلتها على النسخ الخطية، ولكنها تختلف عنها في مواضع كثيرة، وفيها بعض الزيادات المهمة على الأصل، واختصار في العبارة وخاصة في الآيات. وقد أشرت إليها بـ(ط). ولعل الأصل الذي طبعت عنها هذه الطبعة نسخة دار الكتب المصرية [١٣م مجاميع] (الورقة ١٣٩ ـ ١٤٨) كما ورد ذكرها في فهرس الخديوية (٧/ ٥١٩) والفهرس الثاني لدار الكتب (١/ ٣١١). وقد حاولت الحصول على هذه النسخة مراراً، فلم أفلح، وقيل لي: إنها لا توجد الآن.

بعد مقابلة الأصل بالمخطوطات والمطبوعة حرَّرتُ النصَّ، وقمتُ بضبطه عند الضرورة، ثم علَّقتُ عليه بما يُوثِّقه ويُزيل الإشكالَ عنه، ولم أُطِل في هذه التعليقات، فالموضوع في غِنى عنها، والقارىء الذي يقرأ النصّ ويفهمه بسهولة ليس بحاجةٍ إلى الشرح.

وفي الختام أحمد الله على توفيقه، وأسأله الهدى والسَّدَاد، إنه نعم المولى ونعم النصير.

كتبه

محمد عزير شمس

نماذج من النسخ الخطية

واجدم

لمدادد الدورا وحدة لات عني استغدوارضاه فكأم الذي سوم توكرنا من الجومرة المدركية بمن . وكسبع فيترس اللجرة والنبق بترميد ارسال لتنظوم تراثية وفيها أذا فلعث عسى النما وفيا تبطيكا فتعل ويعد حداله نجامده المن حولها هل والصلاة والسلام علخاتم أسائه ورساج والع المدعلية كم فان العرسجان يقول في كما به وتعاونوا عا البروالسفوى ولاتعاونوا عالانزوالعوا وأنغواأمران الدير ويلفقاب وقدائنهات هذه الأتر عاجبع مصاع العبادة معاشهم ومعادهم فيما ينهم فيعفهم بعما وفعاسيهم وبن ربهم فالكاعتبوان وكامن هاتف الحالين وهذيزالواحسان وأجبينه وبن الدولين ومن الخلق فاماماب وين الخلق من العائزة والعاور والعجة فأ لولعب عليه فيها ان دكون استماعه بهم وصحبته كلم خافزًا عيم مها تزاد و في عترالي ح فايرسوا العبووفات ولاسعانة لااله وح المروالمنفئ الذين كاجاع الدن كلمواذا وركل واجر من الاسمين دخارض المسح المأخ إمانفننا وإمالزوما ودحوله فيهننا الحهران البرخر مسلح ويذلمه النغوش فالنجوسي المروكون احدحا لامطرخ الاختفذا لاقتران لابدل عاائه لابطراب عند الانغزي ونغابره فالغلاالأيمان والالتلاح والآعاد وانعل الصالح وانفغروا لسكين والعكتي وهستا وللنكروالناحشة ونغايره كنيخ وهذه فاعك جليلة من احالميه لأادعدا شكالاركيرة اسكارع طوائعً كثرة من الماس ولعذ كرماها مثالا واحداستدل عاغره وهوالبروالتقوى ما نحقيقًا العرصواً لكال المعالمين مع الشيروا لذا فع التي في والخيرُخ بولعليه اشْفًا ف هذه اللفطة ويدّمار يغهاغ الكابم ومذالع بالفع لكيزة مثا فعدوه بره بالاضا فذا لى مايوا لحبوس ومذره إطارة وُمُركم وكراء بوره والأبراد فالبركاخ استطيع اخاع الخرواكا لأعلل جما العبدوق حقابلته الأتروخي جعت البواس منسعان اذالنبرس العظيروغ فالتبكت سالى البروالانج فالاتم كليرج معّاضرًا لعبر العج بذم العبرعلينا فيوخلغ سوالبرالايان واجزا وَدالناح ، والباطنة ولارسا ذاننفق حرَّ حذَّهم وأكثرما ميدماليرعن برافقلب وهووحودغ إابان وحلاوة ومايلزه ذنكريما طاخيته وسلامة وأطهم مقور ووحرا لايادة والاأيان فرحة وملاوة ولذاذة في المنسفر لرعيدها للوف وولا أيان أو العم وحوص القيم الذينى السعز ومزفهم قالمتاله عإراس والرتوصوا ونك قولوا احدا وتا ينزله كأما في قلومكم حدولاً رعا احوالعولين سلون غيرم فقير ولسوا عوسنى اذا مينزالايان أوقلوم فيراشرى حقيقة وقدجع تجالح طما البرقية ولهليرانس تولوص كقرا للرودانوب أزابرن أكراكراك

مقهودة اتمنا لتفعله شاق يجقابغ الاشياوتنزيل ساره أيعين بين السبح وألواع والزخهم والجوهرة فإذاا حتمعت فيهزؤه الحصا والتلاثئة وساعده التوفيق فهون العم العرب سقة المالمسن وغد لعدالعنابة وهواية والقرالا وللذكورون فولالني ومرام عليه وسومنالها بعثنى الدبرمن اللعك والعلم لحديث وفلةقعم فقست وثم ذكواتين رض لدعة وارضاه اخبا والرئبعوانية والحانف ليعذ واول المع وآخره الماهومعاملة المتروعه والانقطاع الديطية القلب ودوام الافتقاطات فلووق كمعدهذا الميثام حقه دو العج العيمه فضل به ومرة ولطغ ودفاع يمذوا لاقبا ليعلوب عباده الير واسكان الوغة والخير لمرفي قلومه ولكن نغول دنباغل عليه المياليوشا وحفلا وظلنا واساتنا من اوليتي منه فها عن مقرون بالتغريط والتقصيرومن ادع يخترك وي عد فليس يما الا ذابل مغيرفان مثلثا الحائنسنا تملنا الحاضيع وعجزوذ ئب وخفلياء فواحسراه وط اسفاه على صارة ولوغف كالريسوارة وعلاينا رها عدار وعبدكم علماسواها وعلى وعلى المعاملة معك فليتر تخلو والحاة درمة وليكر تومن والانام غفاب وليث الذي بيني وسن كرعام وص بيني وبين العالمين خدا ب اذاص مرانود فانكرهين وكالله بمفق التراب تر است وقد كا نَ يَغِيْرِ مِنْ كَثِيرِ مِن هِذَا السَّاوِلِ اللَّهِ كَانْ مَالِبَ اللَّهِ الْ بِعِينَ السلف الى بعن فلونتش العيد في اوج قلم يراها عاعد الانفاس المان والمنعن ماس تحك وع مناصل ررة اصلااس علائية ومن اصل مابينه وبنى الداعل الدمابيدوبين الناس ومن عَلَ لَا وُرِدَكُفًا ٥ الدمؤنة دبياه وعذه الدليات برها نها وجودها وكيت آنييكا والتوضيف ببدأ لدو الالدغرة ولاربسواه تمقا إيض الدعنه وإيضاه والبكار الأصحار فيهذه الكلات فا فا والدلفة مصلاك وشنيس موور اقله طورخ الالامن أحد و في الم من الاحكثر ونونس من قلائل بعض بعضاً بهواكستد والخبروسنه الغنا ومنه الطرب ماغ ألخيام ا حووجد يطا وحد حدث إلى ولاحت بجارد سكامظارحتسن ببكرت عذه دياج وسفطعنه مزاره فهوكا فيل بإثا وبأبع الحوانخ

يحيى ننسبه فأموا لوليد دينا لاصاحب السيئ بسجندا منكى عجب معداسا حزجه الحافظ ابوبكر البهعي باستاده في وصدر طويلة وقيهاان امراة نغلزالتح مماللكين ببابل هاموت وماموست والمما اخذت في فقالت لم بعدان القتدع الارض اطلع مطلع . مم قالت احل فحل فر فركته ، ثم قالت ايبس فيبس ثم قالت الماطي فَالْطَعِينُ مُ عَالِمَ لَم احْتِبِونَ حَتِبِن وَكَانِت لا سريد شيسًا الدكان المُعْوَالَ النَّيْ فِي مِنْ لا تخصر- وكن عما يا في برالدّجال والمعيار بَيْاع الكناب والسنة ومخالفتهما ابنهى مااور د نالا ه ه والحدّ لله اولاواحل وظاهرًا وباطنًا. لماله عكم محدالبني الاثني وعلى لم بروبسة والحدلادب

والقال من الرويان بكوالمع وف بابن قيم الجوزير ومن التحرير ومن التحرير ومن التحرير ومن التحرير ومن التعريب التوريد في التاريخ التعريب التعريب التعريب التعريب والتعريب والتعريب التعريب والتعريب التعريب التعريب والتعريب التعريب التع

الارم. الأركار

رسوله قاد اساؤا فيحتك فقا بليذنك فيعنوك عنهم دان اساؤا ن حتى ذاستكني اغفرلهم واستجلسة لوبهم. واستخرج ماعندهم م الراي بهشا ورتهم فان ذلك حرى استخلاب طاعتهم فا واعزمت على المر فالاستشارة بعد ذك بلي توكل وامض لما عربت عليه من اسرك قان الله يحت المتوكلين - في المال واشالهمن الاخلاق الني ادب الله بها رسوله وي دفيها والكلم حلق عظيم. قالت عائشة كان خُلِعُه العَرَان وهِ زُلايتِم الَّا بِثُلاثُمُ الشِّياء احتِها ان مكون العبد طيبا وفاماان كانت الطبيعترجا فية غليظة مايستر عسرعليها مزاولة فك علما والادا وعلا بخلاف الطبيعة الليئة السلسلة المتياد فانها مستعبدة كما يريد الحريث والنسا الناتى ا ن تكون النفس قريم غالبة قاهرة لد اعنى البطالة والغي والعي فان عده اعداء الكالم فان لمرتقوى النفس منازلها يميزب بي الشعبروالورم. والزجاجة والجوهرة وفا ذا جمعت فنه عذه الخنصالة وساعده التونيق فهوس القيم الذين سبتت لهمرس دبهم الحسنى وتمت لقم العنابير والله اعسلم رصلمان عامي وعلى لروهير وسلم تسليما كثيرا والمحالمه مك العالمين

آخر نسخة (ق)

على البرو لتقفيه ولانعا ونزعلى لإغروان التواسر السراديد الفتا والد الله الأبيرع عبد مصالح العباد في عاشه ومعاد وبنم ابنهم في ريب العضم بعضا في أينه وبدين من المناوي عبد الينفك لعن عا بن الحاليان مرضات سروطات الني في عابد سعادة العدوفلاد والسعادة الها وقد الي منود الن هاج عنوكار وادافر الماطين السيد دخل وسي إزاما تضينا والمالز وماودخور بيد تخدنا اظرلان الرحسايي مُم النَّفِي وَامَّا لِمُعَالِّفُونَ مِنْ مُسمِّ الْمِرْ فَضِيرُ فِي الْمُطْافِظُ الْمُعَالِينَ فَ لَا الشيه للنافع لتي فيرون بالأب عليكرث تقاق الفط الفظية ويذكان في في الكلام ومند البرالية بنا في أنه وخير عالاضافة الها ترايد وَ وَانِكَا الْعَلَو مِنْ الْعِهِ وَلِمُعَالِمُ الْحَالَةِ الْمُرْفِقِةِ مِنْ النَّالِيَّةِ الْمُلْفِينَ مِعَالَ النَّبِيَّ وَالْكُلُّونِ مِعَالَ النَّبِيِّ النَّالِيْدِينَ مِعَالَ النَّبِيِّ وَلَهُ عَلَيْهِ النَّهِ وَلَهُ عَلَيْهِ النَّبِيِّ النَّهِ وَلَهُ عَلَيْهِ النَّهِ وَلَهُ عَلَيْهِ اللَّهِ وَلَيْمَا لِللَّهِ وَلَهُ عَلَيْهِ اللَّهِ وَلَهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ وَلَهُ عَلَيْهِ اللَّهِ وَلَهُ عَلَيْهِ اللَّهِ وَلَهُ عَلَيْهِ اللَّهِ وَلَهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَّا عِلَّهُ عَلَيْهِ عَلْ سالي المالية

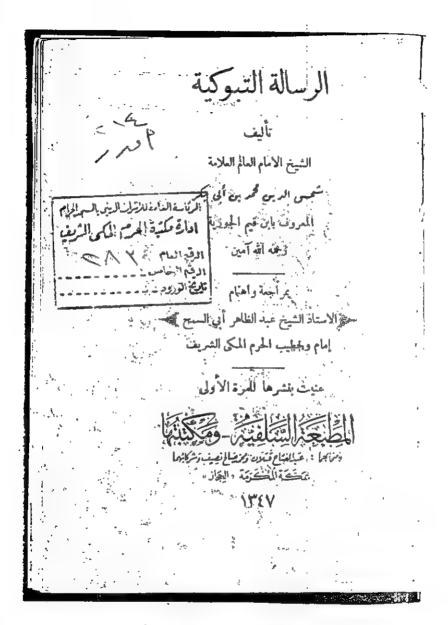
ماسالع الجيم وتبشعين تخالا كثرته العلامة عجدب إيبكرالمعرف بابن قيرالحي نيروه باعث وارضاه في كتابرالذي كتبرغ ميروص بيوا نامن الج منتزلان وثلاثين وبيع مايترتم قال عبركلا لشبق وبعب حداسه التيك أهلاوالصافة عليخاتم أشياءه وصلرهي صطاسه ليمرفه فاقالسر بعامريقوا في كتابروتعا ومواعل البهالتقي ولانعا ومواهدالأم والعدوان واتعوال درك المدشديد العماب وقيا كمشتكت هاوالابتر عاجيه مصالح العباد فيمعاشهر ومعادهم فيماسيهم فيعفنه بعبضا وفياسيهم ومبن وبم فان كاعدال فيغاط عن هاتين الحالتين وهدين العجبين واجب بينروبين اسروواجب سنيروبين الالمق فأك ما بنيمرد باين الخلق من المعاشرة والد) وبمروالصحبة فالواجمي عليه فيهان يكون اجتماعهم ومحبته فرتعا وناعد وضاة العرطاعتر التي هي غاير سعادة العبدوف الحدوا سعادة الابهاوه إلبه التعني اللذين هاجاع الخير كلد واذاا فرد اكاواهدمن الاسماي دخلنج معم الأحزاما تضمن وامالروما وخرار فيرشفنا اظهر لإن البخرومسي النقى ولذلك التقي جرامس البروكين اهدهما لابدهل في الاختدا الاقتران الدلعان لايبض فنها للكاد وينطيهم تذل لنظالانان والالم والاعان والعراكصالي والعقر والمسكن والعشق ولعميان والمنكروالفاهن ونظام كمنير وهي وقاعة جليترمن احاطبها زال عندانتسكالات كنيّرة عده عيطوا تف كنيّرة من الناس و [[تعالي من هذا منالا واحدار سيندا ليبري وهوالبراتقي فالمتعلقة

ظ الدين

ره مغزاج

اکیں

المنكر والفاحسة ونظائر كثبرة وهذه قاعدة جلسلة مراحاط بها زالطمالتكا عبية البره والخالب الشدى والمنافئ التي خد والخير كالدعليم انتقاقه ما والمال صلى المجلب لوقال المجدَّث فسالُون المروالا مَ فالا تم لا يُحالَ مُعَةُ لَلْشُرُوالِعِنُوبِ البِّينِيْمِ مِهَا فَيَرْخِلُومِ الْعِلَالِمِ اللهِ الْحَالَ وَاجِزا كُوالْمُظَاهِمُ وَالْبَاطِنَةُ وَالْإِنْمِ الدالنقويجز عُهِذِ اللَّعِنَى وَالنَّرِعِ الْعِبْرِ عِنْدِيرِ العَلْبِ وَفُوجِودِ طَعِ الْا عَانَ فَعِدِ جِيلُونَ ومايلي، دانكيه على نيندوسلامته وانشراصه وتومة وفرصر بالا باله فان للايا ٥



صفحة العنوان من الطبعة الأولى



### آثَارُالإِمَامِ ابْنِقَيْمُ الْجَوْزِيَّةِ وَمَالِحَقَهَامِنْ أَعَالٍ (٤)

# السين الذرالية وكترب

تنيف الإمّامِ أَيْ عَبْدِاللَّهِ عَلَدِبْنِ إِي بَكُرِبْ أَيُّوب أَبْنِ قَيِّمِ الْجَوْزِيَّةِ ( ١٩١ - ٧٥١ )

> تَحَقِیْق محدوری رشمس

> > ایت دادی ۱۳۵۷ (۲۰۱۲) ۱۳

بَكِمْ يَهِ مِنْ إِلَيْهِ الْمِنْ فِي نَافِيًا

تَمُويُن مُؤَسَّسَةِ سُلِمُّان بن عَبْدِ العَن زِيْز الرَّاجِجِيِّ الحَيْريَّةِ



### ينسب ألَّه النَّهُ النّ

### [وبه نستعين وعليه نتوكل](١)

قال الشيخ [الإمام العالم العلامة محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيِّم الجوزية] (٢) \_ رضي الله عنه وأرضاه \_ في كتابه الذي سَيَّرهُ من تبوكَ (٣) ثامن المحرَّم سنة ثلاث وثلاثينَ وسبع مئة من الهجرة النبوية، بعد إرسالِ المنظومةِ التي أولُها (٤):

إذا طَلَعَتْ شمسُ النهارِ فإنّها .....

#### أمارة تسليمي عليكم فسلموا

وقد نُشِرَتُ هذه الميمية لأول مرة بالهند سنة ١٣١٦ ضمن مجموعة تسمى «أربح بضاعة في معتقد أهل السنة والجماعة» جمعها على بن سليمان آل يوسف.

<sup>(</sup>١) من ط، د.

<sup>(</sup>٢) من ط والنسخ الأخرى.

 <sup>(</sup>٣) كذا في الأصل وط. وفي ق،د،ر: «كتابه الذي كتبه في سيره...». وفي
 ش: «في رحلته إلى تبوك».

<sup>(</sup>٤) مطلع قصيدة طويلة للمؤلف. والشطر الثاني:

### فصل(١)

وبعد حمدِ الله (۲) بمَحَامِدِه التي هو لها أهل (۳)، والصلاة والسلام (٤) على خاتَمِ أنبيائِه ورُسُله (٥) محمد ﷺ، فإن الله سُبحانَه يقول في كتابه: ﴿ وَتَعَاوَثُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْمُدُونَ وَاتَّقُواْ ٱللَّهُ إِنَّ كتابه: ﴿ وَتَعَاوَثُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْمُدُونَ وَاتَّقُواْ ٱللَّهُ إِنَّ كتابه: ﴿ وَتَعَاوَثُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْمُدُونَ وَاتَّقُواْ ٱللَّهُ إِنَّ كتابه: الله شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ وَالنَّقُولَ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وقد اشتملت هذه الآية على جميع مصالح العباد في معاشِهم ومعادِهم، فيما بينَهم في (٢) بعضِهم بعضًا، وفيما بينَهم وبينَ ربَّهم، فإن كلَّ عبدٍ لا يَنْفَكُ من (٨) هاتينِ الحالتينِ وهذينِ الواجبينِ: واجبِ بينه وبين الخُلْقِ.

فأما ما بينه وبين الخلق من المعاشرة والمعاونة والصُّحبة، فالواجبُ عليه فيها أن يكون اجتماعُه بهم وصحبتُه لهم تعاونًا على مَرْضاة اللهِ وطاعتِه، التي هي غاية سعادة العبدِ وفلاحِه، ولا سعادة له (٩) إلا بها، وهي

<sup>(</sup>۱) "من الهجرة: . . فصل ساقط من ط وسائر النسخ، وفيها مكانه: "ثم قال بعد كلام له سبق".

<sup>(</sup>Y) ط: «أحمد الله» خطأ.

<sup>(</sup>٣) ق، د، ر،ش: «وبعد حمد الله الذي هو له أهلاً؛!

<sup>(</sup>٤) «والسلام» ساقط من ق، د، ر، ش.

<sup>(</sup>٥) ط: «رسله وأنبيائه».

<sup>(</sup>٦) سورة المائدة: ٢.

<sup>(</sup>٧) «في» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٨) في بعض النسخ: «عن».

<sup>(</sup>٩) «له» ساقطة من سائر النسخ.

«البِرُّ والتقوى» اللذان (١) هما جِماعُ الدين (٢) كلِّه، وإذا أُفرِدَ كلُّ واحدٍ من الاسمينِ دخلَ فيه المسمَّى الآخر (٢)، إمّا تضمُّنًا وإمّا لزومًا، ودخولُه فيه تضمنًا أظهرُ؛ لأن البرَّ جزءُ مسمَّى التقوى، وكذلك التقوى فإنه (٤) جزءُ مسمَّى البرِّ، وكونُ أحدِهما لا يَدخلُ في الآخر عند الاقتران لا يَدُلُّ على أنه لا يَدخلُ فيه عند الانفراد (٥).

ونظيرُ هذا لفظ «الإيمان والإسلام»، «والإيمان والعمل الصالح»، و«الفقير والمسكين»، و«الفسوق والعصيان»، و«المنكر والفاحشة»(٦)، ونظائرُهُ كثيرة.

وهذه قاعدةٌ جليلةٌ، مَن أحاطَ بها زالَ (٧) عنه إشكالاتٌ كثيرةٌ أَشْكَلَتُ (٨) على طوائف كثيرةٍ من الناس. ولنذكر من هذا مثالاً واحدًا يُسْتَدَلُّ به على غيره، وهو «البرُّ والتَّقوى».

فإن حقيقة البرِّ هو الكمالُ المطلوبُ (٩) من الشيء، والمنافعُ التي فيه والخيرُ، كما يَدلُّ عليه اشتقاقُ هذه اللفظةِ وتصاريفُها في الكلام.

 <sup>(</sup>١) في الأصل وسائر النسخ: «اللذين». والتصويب من ط.

<sup>(</sup>٢) ق وبقية النسخ: «جماع الخير».

<sup>(</sup>٣) في ط وسائر النسخ: «دخل في مسمى الآخر».

<sup>(</sup>٤) «فإنه» ساقطة من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٥) ط: «انفراد الآخر».

<sup>(</sup>٦) د: «الفاحش».

<sup>(</sup>٧) ط: «زالت».

<sup>(</sup>٨) في سائر النسخ: «عدة».

<sup>(</sup>٩) «المطلوب» ساقطة من سائر النسخ.

ومنه «البُرُّ» بالضم؛ لكثرة منافعِه (١) وخيرِه بالإضافة إلى سائرِ الحُبوب.

ومنه رجلٌ بارٌّ، وبَرٌّ، وكِرَامٌ بَرَرةٌ، والأبرار (٢).

فالبرُّ كلمةٌ لجميع أنواع الخير والكمالِ المطلوب من العبد، وفي مقابلتِه «الإثم». وفي حديث النَّواس بن سَمْعَان رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال [له] (٢): «جِئْتَ تَسألُ عن البرِّ والإثم» (٤)؛ فالإثم كلمةٌ جامعةٌ للشرِّ (٥) والعيوب التي يُذَمُّ العبدُ عليها (٢).

فيدخل في مسمى البرِّ الإيمانُ وأجزاؤه الظاهرة والباطنة، ولا ريبَ أن التقوى جزءُ هذاالمعنى، وأكثر ما يُعبَّرُ بالبرَّ عن (٧) برِّ القلب، وهو وجودُ طَعْمِ الإيمانِ [فيه] (٨) وحَلاوتِه، وما يلزم ذلك من طُمأنينته وسلامتِه وانشراحِه وقوَّتِه وفَرَحِه بالإيمان، فإن للإيمان

<sup>(</sup>١) في ط: "لمنافعه". وفي سائر النسخ: "منافعه كثيرة".

<sup>(</sup>٢) "والأبرار» ساقطة من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٣) زيادة من ط وسائر النسخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه بهذا اللفظ أحمد (٤/ ٢٢٨) والدارمي (٢٥٣٦) من حديث وابصة بن معبد. أما حديث النواس بن سمعان، ففيه: سألتُ رسول الله على عن البرّ والإثم، فقال: «البرُّ حسنُ الخلق، والإثم ما حاكَ في صدرك، وكرهتَ أن يطلعَ عليه الناس». أخرجه مسلم (٢٥٥٣).

<sup>(</sup>٥) ط: «للشرور».

<sup>(</sup>٦) في بعض النسخ: «يدم بها».

<sup>(</sup>٧) ط: "يعبر عن" وسائر النسخ: "يعبر عنه" بحذف «بالبر».

<sup>(</sup>۸) زیادة من ط وسائر النسخ.

فرحةً وحلاوةً ولَذَاذَةً لإيمان (٢) في القلب، فمن لم يَجِدُها فهو فاقدٌ للإيمان (٢) أو ناقصُه، وهو من القسم الذين (٣) قال الله عز وجل فيهم: ﴿ اللَّاعَرَابُ عَامَنًا قُلُ لِلمِّ اللَّهِ عَرُ وَجَلَ فَيهم فَي اللَّهُ عَرُولُواۤ اللَّهُ عَرُولُواۤ اللَّهُ عَرُولُواۤ اللَّهُ عَرُولُواۤ اللَّهُ عَرُولُواۤ اللَّهُ عَرُولُواۤ اللَّهُ عَرَابُ عَلَى اللَّهُ عَرَالًا عَلَى اللَّهُ عَرَابُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَرَابُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ

فهؤلاء على أصح القولين مسلمون غير منافقين، وليسوا بمؤمنين (٥)، إذ لم يدخل الإيمانُ في قلوبهم؛ فيباشرها حقيقتُه (٦).

فأخبر سبحانه أنّ البرَّ هو الإيمان به (۹)، وبملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وهذه هي أصول الإيمان الخمس (۱۰) التي لا قِوامَ للإيمانِ إلا بها.

<sup>(</sup>١) ط وسائر النسخ: «لذة».

<sup>(</sup>٢) ط: «فاقد الإيمان».

<sup>(</sup>٣) ط: «الذي».

<sup>(</sup>٤) سورة الحجرات: ١٤.

<sup>(</sup>٥) ر، ش: «مؤمنين».

<sup>(</sup>٦) ط: «حقيقة».

<sup>(</sup>٧) من ط، ق.

<sup>(</sup>۸) سورة البقرة: ۱۷۷.

<sup>(</sup>٩) ط: «بالله».

<sup>(</sup>١٠) ق، ر: «الخمسة». وسقطت من د.

وأنه (١) الشرائع الظاهرة: من إقَامِ (٢) الصلاة، وإيتاء الزكاة، والنفقات الواجبة.

وأنه <sup>(٣)</sup> الأعمال القلبية <sup>(٤)</sup> التي هي حقائقُه <sup>(٥)</sup>؛ من الصبر والوفاء بالعهد.

فتناولَتْ هذه الخصالُ جميعَ أقسام الدين: حقائقه وشرائعه، والأعمال المتعلقة بالجوارح وبالقلب<sup>(٢)</sup>، وأصول الإيمان الخمس.

ثم أخبر سبحانه أن هذه (٧) خصالُ التقوى بعينها، فقال: ﴿ أُولَتِهِكَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وأما التقوى فحقيقتها العملُ بطاعة الله إيمانًا واحتسابًا، أمرًا ونهيًا (^)، فيفعلُ ما أمر الله به إيمانًا بالأمر، وتصديقًا بموعدِه (٩)، ويتركُ ما نهى الله عنه إيمانًا بالنهي، وخوفًا من وعيدِه.

كما قال طَلْقُ بن حَبيب: «إذا وقعتِ الفتنةُ فادفعوها (١٠) بالتقوى»،

<sup>(</sup>١) ط: «وأنها».

<sup>(</sup>٢) ط: «إقامة».

<sup>(</sup>٣) ط: «وأنها».

<sup>(</sup>٤) في سائر النسخ: «الصالحة».

<sup>(</sup>٥) في سائر النسخ: احقائق.

<sup>(</sup>٦) ط وسائر النسخ: «والقلب».

<sup>(</sup>٧) ط: «عن هذه أنها هن». سائر النسخ: «هذه هي».

<sup>(</sup>٨) ط وسائر النسخ: «أو نهيا».

<sup>(</sup>٩) ط: «بوعده».

<sup>(</sup>۱۰) ط: «فاطفؤها».

قالوا: وما التقوى؟ قال: «أن تعملَ بطاعةِ الله على نورٍ من الله، ترجو ثوابَ الله، وأن تتركَ معصية اللهِ على نورٍ من الله، تخاف عقاب (١) الله». (٢)

وهذه (٣) من أحسن ما قيل في حَدِّ التقوى (٤)، فإن كلَّ عمل لابدَّ له من مبدأ وغاية، فلا يكون العملُ طاعةً وقُرْبةً حتى يكون مصدرُه عن الإيمان، فيكون الباعثُ عليه هو الإيمان المحض، لا العادةُ ولا الهوى ولا طلبُ المَحْمَدةِ والجاهِ وغير ذلك، بل لابدَّ أن يكون مبدؤه محض الإيمانِ، وغايته ثوابَ الله تعالى، وابتغاء مرضاتِه، وهو الاحتساب.

و[لهذا] (٥) كثيرًا ما يُقْرَنُ بين هذين الأصلين في مثل قول النبي عَلَيْهِ: «مَن صامَ رمضانَ إيمانًا واحتسابًا» و«من قامَ ليلةَ القدرِ إيمانًا واحتسابًا» (٢)، ونظائره.

<sup>(</sup>۱) ق، د: اعذاب.

<sup>(</sup>٢) أخرج هذا الأثر: ابن المبارك في الزهد (ص ٤٧٣) وهناد في الزهد (١/ ٢٩٦) وأبو نعيم في الحلية (٣/ ٦٤) والبيهتي في الزهد (رقم ٩٦٣) وغيرهم، وإسناده صحيح،

<sup>(</sup>٣) ط: الوهذا".

<sup>(</sup>٤) قال الذهبي في «السير» (٤/ ٢٠١) تعليقًا على هذا القول: أبدعَ وأوجز، فلا تقوى إلا بعمل، ولا عمل إلاّ بتروِّ من العلم والاتباع. ولا ينفع ذلك إلا بالإخلاص لله. لا ليقال: فلان تارك للمعاصي بنور الفقه، إذ المعاصي يفتقر اجتنابها إلى معرفتها، ويكون الترك خوفًا من الله، لا ليُمدَح بتركها. فمن داومَ على هذه الوصية فقد فاز.

<sup>(</sup>٥) من ط وسائر النسخ.

<sup>(</sup>٦) قطعتان من حديث أبي هريرة الذي أخرجه البخاري (١٩٠١ ومواضع أخرى) ومسلم (٧٦٠).

فقوله: «على نور من الله» إشارةٌ إلى الأصل الأول، وهو الإيمان الذي هو مصدرُ العملِ، والسببُ الباعثُ عليه.

وقوله: «ترجو ثوابَ الله» إشارةٌ إلى الأصل الثاني، وهو الاحتساب، وهو الغاية التي لأجلها يُوقَعُ (١) العمل، ولها يُقْصَدُ به.

ولا ريبَ أن هذا جامع (٢) لجميع أصول الإيمان وفروعه، وأن البرَّ داخلٌ في هذا المسمى.

وأما عند اقتران أحدهما بالآخر كقوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْمِرِ وَالْعَايَةِ وَٱلنَّقَوَى ﴾ فالفرقُ بينهما فرقٌ بين السَّبَب المقصودِ لغيره والغايةِ المقصودةِ لنفسِها؛ فإنّ البرَّ مطلوبٌ لذاتِه، إذ هو كمالُ العبد وصلاحُه الذي لا صلاحَ له بدونِه، كما تقدَّم.

وأما التقوى فهي الطريق الموصِلةُ (٣) إلى البرِّ، والوسيلةُ إليه، ولفظُها يدلُّ على هذا؛ فإنها فَعْلَى من وَقَى يَقِيْ، وكان أصلُها وَقْوَى، فقلَبوا الواو تاءً، كما قالوا: تُرَاث من الوراثة، وتُجَاه من الوجه، وتُخَمَة من الوخم (٤)، ونظائرهُ (٥)، فلفظُها دالٌ على أنها من الوقاية، فإنَّ المُتَقِيَ قد جعل (٦) بينه وبين النار وقاية، فالوقايةُ من

<sup>(</sup>۱) ط: «وقع».

<sup>(</sup>٢) ط: «اسم».

<sup>(</sup>٣) ط: وسائر النسخ: «الموصل».

<sup>(</sup>٤) ط: «الوخمة».

<sup>(</sup>٥) ط: «نظائرها».

<sup>(</sup>٦) في بعض النسخ: «يجعل».

باب دفع الضرر، والبرُّ من باب تحصيلِ النفع<sup>(۱)</sup>، فالتقوى كالحِمْيَةِ<sup>(۲)</sup>، والبرُّ كالعافية والصحة.

وهذا باب شريف يُنتَفَعُ به انتفاعٌ عظيمٌ (٣) في فهم ألفاظ القرآن ودلالتِه، ومعرفة حدود ما أنزل الله على رسوله؛ فإنه هو العلم النافع، وقد ذمَّ سبحانه (٤) في كتابه من ليس له علم بحدود ما أنزله (٥) على رسوله. فإنَّ عدمَ العلم بذلك مستلزمٌ مفسدتين عظيمتين:

إحداهما (٦): أن يدخل في مسمَّى اللفظ ما ليس منه؛ فيُحكَم له بحكم المراد من اللفظ؛ فيُسوَّى (٧) بين ما فرَّقَ الله بينهما.

والثانية: أن يخرج من مُسَمَّاه (^ ) بعضُ أفرادِه الداخلةِ تحته؛ فيُسْلَب عنه حكمُه؛ فيفرَّق بين ما جمع الله بينهما.

والذَّكيُّ الفَطِنُ يَتَفَطَّن لأفراد هذه القاعدةِ وأمثلتِها (٩)، فيَرى أن

<sup>(</sup>١) «والبر. . . النفع» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٢) «كالحمية» ساقطة من ط. ووقع في ساثر النسخ اضطراب بعد «نظائره» أفسد المعنى.

<sup>(</sup>٣) ط: «انتفاعًا عظيما».

<sup>(</sup>٤) ط: «الله تعالى».

<sup>(</sup>٥) ط: «أنزل الله».

<sup>(</sup>٦) في الأصل وبعض النسخ: «أحدهما»، والمثبت من ط.

<sup>(</sup>٧) ط: افيساوي».

<sup>(</sup>٨) ط: «مسمى».

<sup>(</sup>٩) ط: «أمثالها».

كثيرًا من الاختلاف أو أكثرَهُ إنما نَشَأَ عن (١) هذا الموضع، وتفصيلُ هذا لا يَفِيْ به كتابٌ ضخم.

ومن هذا لفظُ «الخمر»؛ فإنه اسم شاملٌ لكل مُسكِر، فلا يجوز إخراجُ بعضِ المسكراتِ منه، ويُنفَى عنها<sup>(٢)</sup> حكمُه.

وكذلك لَفظُ «الميسر»، وإخراج بعض أنواع القِمَارِ منه.

وكذلك لفظُ «النكاح»، وإدخال ما ليس بنكاح في مسمَّاه.

وكذلك لفظُ «الربا»، وإخراج بعض أنواعه منه، وإدخال ما ليس بربًا فيه.

وكذلك لفظ «الظُّلم والعدل»، و«المعروف والمنكر»، ونظائره أكثر من أن تُحصَى (٣).

والمقصودُ أن المقصودَ من اجتماع الناس وتعاشُرِهم التعاونُ على البر والتقوى؛ فيُعِيْن كلُّ واحدٍ صاحبَه على ذلك علمًا وعملاً. فإنَّ العبدَ وحدَه لا يَستقلُّ بعلمِ ذلك ولا بالقُدْرَةِ عليه، فاقتضتْ حكمةُ الربِّ سبحانَه أن جعل النوعَ الإنساني قائمًا بعضه ببعضٍ (1)،

<sup>(</sup>١) ط: «ينشأ من».

<sup>(</sup>٢) في سائر النسخ: «ينتفى عنه».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «يحصى». والمثبت من ط وسائر النسخ. وانظر الكلام على هذه الأسماء في «قاعدة في الأسماء التي علَّق الله بها الأحكام» لشيخ الإسلام ابن تيمية ضمن «مجموع الفتاوى» (١٩/ ٢٣٥\_ ٢٥٩)، وراجع أيضًا (٧/ ١٦٦\_ ١٦٩).

<sup>(</sup>٤) ط: «ببعضه».

معينًا بعضه لبعض.

ثم قال تعالى: ﴿ وَلَا نَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُوانَّ ﴾ .

والإثم والعدوان في جانب النهي نظيرُ البرِّ (١) والتَّقوى في جانب الأمر.

والفرق ما بين الإثم والعدوان فرق ما بين مُحَرَّمِ الجِنْس ومُحَرَّمِ العِنْس ومُحَرَّمِ القَدْر (٢٠).

فالإثم: ما كان حرامًا لجنسه.

والعدوان: مَا حُرِّمَ الزيادةُ (٣) في قَدْره، وتعدِّيْ مَا أَبَاحَ الله منه.

فالزنا، وشرب الخمر، والسرقة، ونحوها إثم. ونكاح الخامسة، واستيفاءُ المَجْنيِّ عليه أكثرَ من حقه، ونحوه عُدوان.

فالعدوان هو تَعَدِّي حدود الله (٤) التي قال فيها: ﴿ يَلْكَ حُدُودُ ٱللّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَنَعَدَّ حُدُودُ ٱللّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ قَالَ فَي موضع فَلا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَنَعَدُ حُدُودُ ٱللّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا ﴾ (٦) . فنهى عن تعدّيها في آية ، وعن قُرْبانها في آية ، وهذا لأن حدوده سبحانه هي النهايات الفاصلة وعن قُرْبانها في آية . وهذا لأن حدوده سبحانه هي النهايات الفاصلة

<sup>(</sup>١) في الأصل: «كالبر». والمثبت من ط وسائر النسخ.

<sup>(</sup>۲) انظر كلام المؤلف في الفرق بينهما في «مدارج السالكين» (۱/ ۳٦۸ ـ ۳۷۱).

<sup>(</sup>٣) ط: «لزيادة».

<sup>(</sup>٤) في سائر النسخ: الحدود ما أنزل الله».

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة: ٢٢٩.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة: ١٨٧.

بين الحلال والحرام، ونهايةُ الشيء تارةً تدخل فيه فتكونُ منه، وتارةً لا تكون داخلةً فيه فيكون لها حكم مُقابله (١). فبالاعتبار الأول نَهَى عن تعدِّيها، وبالاعتبار الثاني نَهَى (٢) عن قربانها.

#### فصل

فهذا حكمُ العبدِ فيما بينه وبين الناس، وهو أن تكون مخالطتُه لهم تعاونًا على البرِّ والتَّقوى، علمًا وعملًا.

وأما حالُه فيما بينَه وبينَ الله تعالى: فهو إيثارُ طاعتِه، وتجنُّبُ معصيتِه، وهو قوله تعالى: ﴿وَأَتَّقُوا اللَّهَ ﴾.

فأرشدت الآيةُ إلى ذكرِ واجبِ العبدِ بينَه وبينَ الخلق، وواجبهِ (٣) بينَه وبينَ الحقّ.

ولا يَتِمُّ الواجبُ الأول<sup>(٤)</sup> إلا بعَزْلِ نفسِه من الوسطِ، والقيامِ بذلك لمحضِ النصيحةِ والإحسانِ ورعايةِ الأمر.

ولا يَتِمُّ له أداءُ الواجب الثاني إلا بعَزْلِ الخلقِ من البَيْنِ، والقيام به لله (٥) إخلاصًا ومحبةً وعُبودية.

<sup>(</sup>١) ط: المقابلة.

<sup>(</sup>۲) «نهی» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٣) في بعض النسخ: «وواجب».

<sup>(</sup>٤) «الأول» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٥) ط: «له بالله».

فينبغي التَّفطُّنُ لهذه الدَّقيقة التي كلُّ خللِ يدخلُ على العبد في أداء هذين الواجبين (١) إنما هو من عدم مراعاتِها علمًا وعملًا.

وهذا هو (٢) معنى قول الشيخ عبدالقادر قدَّسَ الله روحَه: «كُنْ مع الحقّ بلا خَلْقٍ، ومع الخلق بلا نَفْسٍ، ومن لم يكن كذلك لم يزل في تخبيطٍ، ولم يزل أمرُه فُرُطًا» (٣).

والمقصود بهذه المقدمة ذِكرُ (٤) ما بعدها.

#### فصل

لما فَصَلَتْ عِيْرُ السَّيْرِ (٥)، واستوطنَ المسافرُ دارَ الغُربةِ، وحِيْلَ بينه وبينَ مَأْلُوفاته وعوائدِه المتعلقة بالوطنِ ولوازمِه، أحدثَ له ذلك نظرًا آخر (٢)؛ فأجالَ فِكْرَه في أهمِّ ما يَقطعُ به منازلَ سفرِه (٧) إلى الله ويُنفِقُ فيه بقيةَ عمره، فأرشدَه مَن بيدِه الرُّشدُ إلى أن أهمَّ شيء يَقصِده إنما هو الهجرةُ إلى الله ورسوله، فإنها فرضُ عين (٨)

<sup>(</sup>١) ط: «الأمرين الواجبين».

<sup>(</sup>٢) «هو» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٣) انظر «الكواكب السائرة» (٣/ ١١٥). وفيه ذكر بعض من نظم في هذا المعنى.

<sup>(</sup>٤) «ذكر» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٥) ط: «فصل عير السفر».

<sup>(</sup>٦) «آخر» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٧) ط: «السفر».

<sup>(</sup>٨) في الأصل: «معين»، والمثبت من ط وسائر النسخ.

على كلِّ أحدٍ في كلِّ وقت، وأنه لا انفكاكَ لأحدٍ من وجوبها، وهي مطلوبُ الله ومراده من العباد، إذ الهجرةُ هجرتان:

هجرة بالجسم من بلد إلى بلد، وهذه أحكامها معلومة، وليس المرادُ الكلامَ فيها.

والهجرة الثانية هجرة (١) بالقلب إلى الله ورسوله، وهذه هي المقصودة (٢) هنا. وهذه الهجرة هي المقصودة (٢) هنا. وهذه الهجرة هي الهجرة الحقيقية، وهي الأصل، وهجرة الجسدِ تابعة لها، وهي هجرة تتضمن (من) و (إلى):

فيهاجرُ بقلبه من محبة غير الله إلى محبته.

ومن عبوديةِ غيرِه إلى عبوديته.

ومن خوفِ غيرِه ورجائِه والتوكلِ عليه إلى خوفِ الله ورجائِه والتوكل عليه.

ومَن دعاء غيرِه وسؤالِه والخضوع له والذُّلِّ له (۲) والاستكانةِ له إلى دُعاءِ ربِّه (٤) وسؤالِه والخضوع له والذلِّ والاستكانةِ له (٥).

وهذا هو<sup>(٦)</sup> بعينه معنى الفرار إَليه، قال تعالى: ﴿ فَفِرُّوٓا إِلَى اللَّهِ ﴾ (٧). فالتوحيد المطلوب من العبد هو الفرار من الله إليه.

<sup>(</sup>١) ط: «الهجرة».

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «المقصود». والمثبت من ط وسائر النسخ.

<sup>(</sup>٤) ط: «دعائه».

<sup>(</sup>٥) «إلى دعاء.... الاستكانة له» ساقطة من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٦) اهوا ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٧) سورة الذاريات: ٥٠.

وتحت «من» و «إلى» في هذا سرٌ عظيم من أسرار التوحيد؛ فإنّ الفرار واليه سبحانه يتضمن إفرادَه بالطلبِ والعبودية، ولوازمها من المحبة والخشية والإنابة والتوكل وسائر منازل العبودية، فهو متضمن لتوحيد الإلهية (١) التي اتفقت عليها (٢) دعوة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم [أجمعين] (٢).

وأما<sup>(3)</sup> الفرار منه إليه؛ فهو متضمنٌ لتوحيدِ الربوبية وإثباتِ القَدَر، وأنّ كلَّ ما في الكون من المكروه والمحذور الذي يفرّ منه العبد، فإنما أوجبتُه مشيئةُ الله وحدَه؛ فإنه ما شاء<sup>(٥)</sup> اللَّهُ كان ووجبَ وجودُه بمشيئته، وما لم يَشَأْ لم يكن، وامتنع وجودُه لعدم مشيئته، فإذا فرَّ العبدُ إلى الله فإنما يَفِرُ من شيء [إلى شيء]<sup>(١)</sup> وُجِدَ بمشيئة الله وقدَره؛ فهو في الحقيقة فارُّ من الله إليه.

ومن تصور هذا حقَّ تَصَورُه فَهِمَ معنى قوله ﷺ: «وأعوذُ بك منك» (٧) وقوله: «لا مَلْجَأً ولا مَنْجَى منك إلا إليك» (٨). فإنه ليس

<sup>(</sup>١) في بعض النسخ: «الألوهية».

<sup>(</sup>٢) في الأصل وبعض النسخ: «عليه»، والمثبت من ط.

<sup>(</sup>٣) من ط.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «فأما».

<sup>(</sup>٥) ط: «فان ما شاء».

<sup>(</sup>٦) الزيادة من ط.

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم (٤٨٦) من حديث عائشة ضمن دعاءٍ مشهور للنبي على ا

<sup>(</sup>٨) أخرجه البخاري (٢٤٧ ومواضع أخرى) ومسلم (٢٧١٠) من حديث البراء بن عازب ضمن الدعاء الذي علّمه النبي ﷺ عند النوم.

في الوجود شيءٌ يُفَرُّ منه ويُستَعاذ منه ويُلْجَأُ<sup>(١)</sup> منه إلا وهو من الله خلقًا وإبداعًا:

فالفارُّ والمستعيذ فارُّ مما أوجبه (٢) قَدرُ الله ومشيئتُه وخَلْقُه، إلى ما تقتضيه رحمتُه وبرُّه ولُطْفُه وإحسانُه؛ ففي الحقيقة هو هارب من الله (٣) إليه، ومستعيذ بالله منه.

وتصورُ هذين الأمرين يُوجِب للعبد انقطاعَ عَلَقِ (٤) قَلْبِه من غير الله (٥) بالكُلِّية خوفًا ورجاءً ومحبةً ؛ فإنه إذا عَلِمَ أن الذي يفرُ [منه] (٦) ويستعيذ منه إنما هو بمشيئة الله وقدرته وخَلْقه، لم يَبْقَ في قلبِه خوفٌ من غير خالقه ومُوجِده ؛ فتضمَّنَ ذلك إفرادَ الله وحدَه بالخوف والحُبِّ والرِّجاء ، ولو كان فراره مما لم يكن بمشيئة الله ولا قدرتِه لكان ذلك موجبًا لخوفه منه ، مثل من (٧) يفرُّ من مخلوق آخرَ أقدرَ منه ، فإنه في حال فراره من الأول إلى الآخر خائفًا منه حَذِر (٨) أن لا يكون الثاني يُعِيذه (٩) منه ، بخلاف ما إذا كان الذي حَذِر (٨)

<sup>(</sup>١) ط: "بلتجأ".

<sup>(</sup>Y) ط: «أوجد».

<sup>(</sup>٣) ق: «فار منه».

<sup>(</sup>٤) ط: «تعلق».

<sup>(</sup>٥) ط: «عن غيره».

<sup>(</sup>٦) زيادة من ط، ق.

<sup>(</sup>V) ط: المالا.

<sup>(</sup>A) ط: «خائف منه حذراً». ق: «خائفاً منه حذراً».

<sup>(</sup>٩) ط: اليفيده»،

يفرُّ إليه هو الذي قضى وقدَّر وشاء ما يفرُّ منه؛ فإنه لا يبقى في القلب التفاتُّ إلى غيره بوجه (١).

فتفطَّنْ لهذا (٢) السرِّ العجيب في قوله: «أعوذ بك [منك] (٣)»، و «لا ملجأ ولا منجى منك إلا إليك»؛ فإنَّ الناس قد ذكروا في هذا (٤) أقوالاً، وقلَّ منهم من تَعرَّض (٥) لهذه النكتة التي هي لُبُّ الكلام ومقصوده، وبالله التوفيق.

فتأمّلْ كيف عاد الأمرُ كلَّه إلى الفرار من الله إليه؛ وهو معنى اللهجرة إلى الله [تعالى]. ولهذا قال النبي ﷺ: «المهاجر من هَجَرَ ما نهى الله عنه»(٦).

ولهذا يَقْرِنُ سبحانَه بين الإيمان والهجرة في القرآن (٧) في غير موضع؛ لتلازمهما واقتضاءِ أحدِهما للآخر.

والمقصود أن الهجرة إلى الله تتضمنُ هُجرانَ ما يكرهه، وإتيانَ ما يحبه ويرضاه، وأصلها الحبُّ والبُغْضُ؛ فإن المهاجر من شيء

<sup>(</sup>١) «بوجه» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٢) ط، ق: «في هذا».

<sup>(</sup>٣) زيادة من ط، ق.

<sup>(</sup>٤) ق: «ذلك».

<sup>(</sup>٥) ط: المن تعرض منهم».

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (١٠، ٦٤٨٤) من حديث عبدالله بن عمرو.

<sup>(</sup>V) الفي القرآن، ساقط من ط.

إلى شيء لابد أن يكون<sup>(۱)</sup> ما يهاجر إليه أحبَّ إليه مما يهاجر<sup>(۲)</sup> منه؛ فيُوْثِرُ أحبَّ الأمرين إليه على الآخر، وإذا كان نفس العبد وهواه وشيطانه إنما يدعوه<sup>(۳)</sup> إلى خلاف ما يحبه الله ويرضاه، وقد بُلِيَ بهؤلاء الثلاث، فلا تزال تدعوه<sup>(٤)</sup> إلى غير مرضاة ربه، وداعي الإيمانِ يدعوه إلى مرضاة ربه. فعليه في كل وقت أن يهاجر إلى الله، ولا يَنفَكُ في هجزة حتى<sup>(۵)</sup> الممات.

## فصل

وهذه الهجرة تَقُوى وتَضْعُف بحسب قوة داعي (٢) المحبة وضعفِه، فكلما كان داعي [المحبة](٧) في قلب العبد أقوى كانت هذه الهجرة أقوى و](٨) أتمَّ وأكمَلَ، وإذا ضَعُفَ الداعي ضَعُفَتِ الهجرة، حتى إنه (٩) لا يكاد يشعر بها علمًا، ولا يتحرك بها (١٠) إرادةً.

والذي يُقضَى (١١) منه العجبُ أن المرء يُوسِّع الكلام، ويُفَرِّع

<sup>(</sup>١) «أن يكون» ساقطة من ق.

<sup>(</sup>٢) ط: «أحب مما هاجر». ق: «أحب ممن هاجر».

<sup>(</sup>٣) ط: «يدعونه».

<sup>(</sup>٤) ط: «يزالون يدعونه».

<sup>(</sup>٥) ق: «من الهجرة حتى». ط: «في هجرته إلى».

<sup>(</sup>٦) ط: «بحب داعي».

<sup>(</sup>V) الزيادة من ق. وفي ط: «الداعي».

<sup>(</sup>٨) الزيادة من ط.

<sup>(</sup>٩) «انه» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>۱۰) ط، ق: «لها».

<sup>(</sup>١١) في الأصل و ق: "يقتضى".

المسائل في الهجرة من دار الكفر إلى دار الإسلام، وفي الهجرة التي انقطعت (١) بالفتح، وهذه هجرة عارضة ربما لا تتعلق به في العمر أصلاً.

وأما هذه الهجرة التي هي واجبة على مدى الأنفاس [فإنه] (٢) لا يحصّل [فيها] (٣) علمًا ولا إرادة، وما ذاك إلا للإعراض عما خُلق له، والاشتغال عما لا ينجيه غيره (٤)، وهذه (٥) حال من غَشِيَتْ بصيرتُه، وضَعُفت معرفتُه بمراتب العلوم والأعمال، والله المستعان، وبه (٢) التوفيق، لا إله غيره، ولا ربّ سواه.

## فصل

وأما الهجرة إلى الرسول<sup>(۷)</sup> ﷺ؛ فمَعْلَمُ<sup>(۸)</sup> لم يبقَ منه سوى رَسْمِه (۱<sup>۹)</sup>، ومَحَجَّةٌ رَسْمِه (۱<sup>۹)</sup>، ومَحَجَّةٌ سوى اسمه (۱<sup>۱۱)</sup>، ومَحَجَّةٌ سَفَتْ عليها السَّوافي فطَمَسَتْ رُسومَها، وأغارت (۱۱) عليها الأعادي

<sup>(</sup>١) ق: «تنقطع».

<sup>(</sup>٢). زيادة ليستقيم السياق.

<sup>(</sup>٣) من ط.

<sup>(</sup>٤) ط: «والاشتغال بما لا ينجبه وحده عما لا ينجبه غيره».

<sup>(</sup>٥) ط: «وهذا».

<sup>(</sup>٦) ط: «وبالله».

<sup>(</sup>٧) ق: «رسوله».

<sup>(</sup>٨) ط: «فعلم».

<sup>(</sup>٩) ط: «اسمه».

<sup>(</sup>۱۰) ط: «رسمه».

<sup>(</sup>۱۱) ط: «وغارت».

فَغُورَت مناهلها وعيونها، فسالُكها غريب بين العباد، فريدٌ بين كل حيّ وناد، بعيدٌ على قرب المكان، وحيدٌ على كثرة الجيران، مستوحشٌ مما [به] يستأنسون، مستأنسٌ مما به يستوحشون، مقيمٌ إذا ظَعَنُوا، ظاعنٌ إذا قَطَنُوا(١)، منفردٌ في طريق طلبه، لا يَقَرُّ قرارُه حتى يَظْفَرَ بأرَبِه، فهو الكائنُ معهم بجسده، البائنُ منهم بمقصده، نامَتْ في طلب الهُدى أعينُهم وما ليلُ مَطِيّهِ بنائم (٢)، وقعدوا عن الهجرة النبوية وهو في طلبها مُشمّرٌ قائم، يعيبونه بمخالفة آرائهم، الهجرة النبوية وهو في طلبها مُشمّرٌ قائم، يعيبونه بمخالفة آرائهم، ويُزْرُونَ عليه إزراءً على جهالاتهم وأهوائهم؛ قد رَجَموا فيه الظُنون، ويَربَّصُوا إنّا عليه العيون، وتَربَّصُوا به ريبَ المنون. ﴿ فَتَربَّصُوا إِنّا مَعَكُم مُتَربَّصُونَ إِنّا كَانَ المَتَعَانُ المَتَعَانُ المَتَعَانُ مَاتَصِفُونَ لَنِيهُ وَنَا الرَّمَانُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَاتَصِفُونَ لَنِهُ فَنَ اللهُ الله عَلَى مَاتَصِفُونَ لَنَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى مَاتَصِفُونَ لَنَهُ اللهُ اللهُ

نَحْنُ وإِيَّاكُمُ نموتُ ولا(٦) أفلحَ عند الحسابِ مَن نَدِمَا

والمقصود أن هذه الهجرة النبوية شأنها شديد، وطريقها على غير المشتاق وَعِيْرٌ بِغِيد.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «قطعواً» تحريف.

<sup>(</sup>۲) إشارة إلى بيت جريز (في ديوانه: ٩٩٣):

لقد لُمتِنا يَا أُمَّ غيلانَ في السُّرَى ونمتِ وما ليلُ المطيِّ بنـائـمِ

<sup>(</sup>٣) ق، ط: «أحدقوا فيه». وفي هامش الأصل: «أي أحدقوا».

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة: ٥٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء: ١١٢.

<sup>(</sup>٦) ط: «فما».

[بعيدٌ على كسلانَ أو ذي مَلالةٍ وأما على المشتاقِ فهو قريبً] (١)

ولَعمرُ اللهِ ما هي إلا نورٌ يتلألأ، ولكن أنت ظَلامُه، وبدرٌ أضاءَ مشارق الأرض ومغاربها، ولكن أنتَ غَيْمُه وقَتَامُه، ومنهلٌ عذبٌ صافٍ، ولكن أنت كَدَرُه، ومبتدأٌ له خَبرٌ عظيمٌ (٣)، ولكن ليس عندك خبره.

فاسمع الآنَ شأنَ هذه الهجرة والدلالة عليها، وحاسِبْ نفسَكَ (٤) بينك وبين الله هل أنت من المهاجرين لها أو المهاجرين إليها؟

فحدُّ هذه الهجرة: سفرُ الفكر في كل مسألة من مسائل الإيمان، ونازلةٍ من نوازل<sup>(٥)</sup> القلوب، وحادثةٍ من حوادث الأحكام، إلى معدِنِ الهُدى ومنبع النور المتلقَّى من فم الصادق المصدوق، الذي لا ينطق عن الهوى ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ نَهُ الظلمات (١٠)، فكل مسألةٍ طلعت (١٠) عليها شمسُ رسالتِه وإلا فاقْذِفْ بها في بحار الظلمات (١٠)، وكل شاهد

<sup>(</sup>۱) البيت ساقط من الأصل، وهو لجميل بثينة في ديوان المعاني (۲/ ۱۲۹) وسمط اللّالي (۲/ ۷۱۹) والمنازل والديار (۱/ ۳٤۷) ووفيات الأعيان (۱/ ۳۱۸) وديوانه ۳۰۸.

<sup>(</sup>٢) «لكن» ساقطة من ق، ط.

<sup>(</sup>٣) ط: الخير عظيم".

<sup>(</sup>٤) ط: الماء.

<sup>(</sup>٥) ط، ق: «نازل من منازل».

<sup>(</sup>٦) سورة النجم: ٤.

<sup>(</sup>٧) ط: «طلع».

<sup>(</sup>٨) ط: «بحر الظلمات».

عدَّله هذا المزكِّي الصادق(١) وإلا فعُدَّهُ من أهل الريب والتهمات؛ فهذا هو حدُّ هذه الهجرة.

فما للمقيم في مدينة طَبْعِه وعوائِده، القاطِن في دار مرباه ومولده (۲)، القائل: إنا على طريقة آبائنا سالكون، وإنا بحبلهم مستمسكون، وإنا على آثارهم مُقتدون، وما لهذه الهجرة؟ قد ألقَى كُلَّه (۳) عليهم، واستند في معرفة طريق نجاتِه (٤) وفلاحِه إليهم، معتذرًا بأن رأيهم له (٥) خيرٌ من رأيه لنفسه، وأن ظنونهم وآراءهم أوثقُ من ظنّه وحَدْسِه.

ولو فتَشتَ عن مضدر هذه الكلمة لوجدتَها صادرةً عن الإخلادِ إلى أرض البطالة، متولدةً بين بَعْلِ<sup>(٢)</sup> الكسل وزوجتِه الملالة.

والمقصود أنَّ هذه الهجرة فرضٌ على كل مسلم، وهي مقتضَى شهادة أن محمدًا رسول الله، كما أنَّ الهجرة الأولى مقتضى شهادة أن لا إله إلا الله.

وعن هاتين الهجرتين يُسأَلُ كلُّ عبدٍ يومَ القيامة وفي البرزخ،

<sup>(</sup>١) «الصادق» ساقط من ط.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «موالده».

<sup>(</sup>٣) ط: «التي كلت».

<sup>(</sup>٤) ط: الطريقة نجاحه».

<sup>(</sup>٥) «له» ساقط من ط.

<sup>(</sup>٦) «بعل» ساقط من ط، ق.

ويُطالَب بهما في الدنيا، فهو مُطالَبٌ بهما في الدُّور الثلاثة: دار الدنيا<sup>(۱)</sup>، ودار البرزخ، ودار القرار. قال قتادة (۲): «كلمتان يُسْأَل عنهما الأولون والآخرون: ماذا كنتم تعبدون؟ وماذا أجبتم المرسلين؟».

وهاتان الكلمتان هُما مضمون الشهادتين. وقد قال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِي مَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ مُّكَمَّ لَا يَجِدُوا فِي الفَيسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْت وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيمًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ وهو كل ما شَجَرَ بينهم من مسائل النزاع (٤) في جميع أبواب الدين. وهو كل ما شَجَرَ بينهم من مسائل النزاع (٤) في جميع أبواب الدين. فإن الفظة «ما» من صيغ العموم؛ فإنها موصولة تقتضي نَفْيَ الإيمان إذا لم يُوجَد (٥) تحكيمُه في جميع ما شجر بينهم.

ولم يقتصر على هذا حتى ضمَّ إليه انشراح صدورهم بحكمه، حيث لا يجدوا<sup>(١)</sup> في أنفسهم حرجًا \_ وهو الضِّيقُ والحَصرُ \_ من حُكمه، بل يَتَلقُوا حُكمه (٧) بالانشراح، ويقابلوه بالقبول (٨)، لا أنهم

<sup>(</sup>١) «فهو... الدنيا» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٢) رُوِي نحوه عن أبي العالية، انظر تفسير الطبري (١٤/ ٤٦) وابن كثير (٢/ ٥٧٩).

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: ٦٥.

<sup>(</sup>٤) «وهو... النزاع» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٥) ط: «أو يوجد».

<sup>(</sup>٦) ط: «لا يجدون».

<sup>(</sup>V) ط: «يقبلوا حكمه».

<sup>(</sup>٨) ط: «بالتسليم».

يأخذونه على إغماضي، ويشربونه على أقذاء (١)، فإن هذا منافي للإيمان، بل لابدً أن يكون أخذه بقبولي ورضى وانشراح صدر.

ومتى أراد العبدُ أن يَعلَمَ منزلته من (٢) هذا فلينظر في حاله، وليُطالِع قَلْبَه (٣) عند ورود حُكمه على خلاف هواه وغرضه، أوعلى خلاف ما قلَّد فيه أسلافه من المسائل الكبار وما دونها، ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَنُ عَلَى نَقْسِهِ مَصِيرةٌ ﴿ فَكُ الْقَلَى مَعَاذِيرَمُ ﴿ فَلَ الْمَالِدُ اللَّهُ مَعَاذِيرَمُ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فسبحان الله كم من حَزَازةٍ في قلوب<sup>(ه)</sup> كثيرٍ من الناس من كثيرٍ من النصوص وبؤدِّهم أن لو لم تَرِدْ؟

وكم من حَرَارةٍ (٦) في أكبادِهم منها؟

وكم من شَجَّى في حُلوقِهم من موردها؟

ستبدُو لهم تلك السوائرُ بالذي يَسُوءُ ويُخْزِيْ يومَ تُبلَى السَّرائرُ

ثم لم يقتصر [سبحانَه] (٧) على ذلك حتى ضمَّ إليه قوله: ﴿ وَيُسَلِّمُواْ شَلِيمًا ﴿ إِنَّهُ ﴾؛ فذكر الفعل مُؤكِّدًا له (٨) بمصدره القائم

<sup>(</sup>١) ط: «قذي».

<sup>(</sup>٢) «منزلته من» ساقطة بأن ط.

<sup>(</sup>٣) ط: اويطالعه في قلبها.

<sup>(</sup>٤) سورة القيامة: ١٤، ١٩٠.

<sup>(</sup>٥) ط: «نفوس».

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «حزازة».

<sup>(</sup>٧) زيادة من ط، ق.

<sup>(</sup>A) «له» ساقطة من ط.

مقام ذكرِه مرتين. وهو الخضوع له، والانقياد لما حكم به طوعًا ورضى، وتسليمًا لا قهرًا ومصابرةً؛ كما يُسلِّمُ المقهورُ لمن قهره كرهًا، بل تسليم عبد محبِّ (۱) مطيع لمولاه وسيِّدِه الذي هو أحبُ شيء إليه، يعلم أن سعادته وفلاحه في تسليمه إليه، ويعلم (۲) بأنه أولى به من نفسه، وأبرُّ به منها، وأرحمُ به منها، وأنصحُ له منها، وأعلمُ بمصالحِه منها، وأقدرُ على تحصيلها (۳).

فمتى عَلم العبدُ هذا من الرسول عَلَيْ استسلم له، وسلَّم إليه، وانقادتُ كل ذرةٍ من قلبه (٤) إليه، ورأى أنه لا سعادة له إلا بهذا التسليم والانقياد.

وليس هذا مما يحصل معناه بالعبارة، بل هو أمر قد انشقَ [له] (٥) القلبُ واستقرَّ في سُويدائِه، لا تَفِيْ العبارةُ بمعناه، ولا مَطمعَ في حصوله بالدعوى والأماني.

فَكُلُّ يَدُّعُونَ وصَالَ لَيلَى وَلَكُنَ لَا تُقِرُّ لَهُمْ بِذَاكَا(٢)

<sup>(</sup>١) المحب ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «وعلمه».

<sup>(</sup>٣) ط: «تخليصها». ق: «حفظها».

<sup>(</sup>٤) ط: «وانقادت له كل علة في قلبه».

<sup>(</sup>٥) زيادة من ق.

 <sup>(</sup>٦) كذا في الأصل، والرواية المشهورة: وكلُّ يدَّعي وصلاً بليلى \* وليلى . . . .
 وهو من عائر الشعر الذي لم ينسب لقائل معين.

وفرق (١) بين علم الحُبِّ وحال الحُبِّ؛ فكثيرًا ما يشتبه على العبد علم الشيء بحاله ووجوده.

وفرقٌ بين المريض العارف بالصحة والاعتدال وهو مُثْخَنٌ بالمرض، وبين الصحيح السليم وإن لم يُحسِنْ وصفَ الصحةِ والعبارة عنها.

وكذلك فرقٌ بين وصفِ الخوفِ والعلم به، وبين حالِه ووجودِه.

وتأمَّل تأكيدَه سبحانَه لهذا المعنى المذكور في الآية بوجوهٍ عديدة من التأكيد:

أولها: تصديرها بلا النافية، وليست زائدة كما يظنُّ من يَظُنُّ دن يَظُنُّ دن يَظُنُّ دن يَظُنُّ دنك، وإنما دخولها لسرِّ في القسم، وهو الإيذانُ (٢) بتضمُّنِ المُقْسَمِ عليه للنَّفي، وهو قوله: ﴿ لَا يُؤَمِنُونَ ﴾.

وهذا منهج معروف في كلام العرب، إذا أقسموا على نفي شيء (٣) صدّروا جملة القسم بأداة نفي، مثل هذه الآية، ومثل قول الصديق رضي الله عنه: «لاَهَا الله، لا يَعْمِدُ إلى أَسَدِ من أَسْدِ الله يقاتل عن الله ورسوله؛ فيعطيك سَلبه (٤).

<sup>(</sup>١) في الأصل: «الفرق».

<sup>(</sup>٢) "بلا النافية. . . الإيذان، ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٣) ط: اشيء منفي ١٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣١٤٢، ٣١٤١) ومسلم (١٧٥١) من حديث أبي قتادة.

وقال الشاعر:

فَلاَ وأبيكِ ابنة العامِرِ يِّ لا يَدَّعِيْ القومُ أنِّي أَفِر<sup>(۱)</sup> وقال الآخر:

فلا والله لا يُلْفَى لِمَا بِيْ ولا لِلَـدَيْهِـمُ أَبَـدًا دَوَاءُ<sup>(٢)</sup> وهذا في كلامهم أكثر من أن يُذكر.

وتأمَّلُ جُمَلَ القسم التي في القرآن المصدَّرة بحرف النفي، كيف تجد المُقْسمَ عليه منفيًا ومُتضمنًا لنفي، ولا يَخْرُم هذا قولُه (٣): ﴿ فَ فَكَلَّ أُقِّسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنَّجُومِ ﴿ وَإِنَّهُ لَقَسَمُّ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّهُ إِنَّهُ لَقَسَمُّ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّهُ إِنَّهُ لَقَسَمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّهُ إِنَّهُ لَقَرْءَانُ كُرِمٌ ﴿ فَي مَا قاله لَمُ لَا المقصود بهذا القسم نفي ما قاله الكفار في القرآن: من أنه شعر، أو كهانة، أو أساطير الأولين،

<sup>(</sup>۱) البيت من قصيدة لامرىء القيس في ديوانه (ص ١٥٤). وانظر الخلاف في نسبتها إليه في فصل المقال (ص ٣٨٣، ٣٨٤) والمقاصد النحوية (١/ ٩٨) وخزانة الأدب (١/ ١٨٠).

<sup>(</sup>۲) البيت من قصيدة لمسلم بن معبد الوالبي في منتهى الطلب (۸/ ١٦٤ - ١٧٠) وشرح أبيات مغني اللبيب (١٤٣/٤ - ١٤٥) وخزانة الأدب (١/ ٣٦٤ - ٣٦٥) وشرح أبيات مغني اللبيب (١٤٣/٤ - ١٤٥) وخزانة الأدب (١/ ٢٨٢) ٥ و٣٦٥)، وبلا نسبة في معاني القرآن للفراء (١/ ٢٨٨) والخصائص (٢/ ٢٨٢) والمحتسب (٢/ ٢٥٦) والصاحبي (ص ٥٦) والمقاصد النحوية (٤/ ١٠٢) ومصادر أخرى. والرواية المشهورة: «ولا للما بهم أبدًا...».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «كقوله»، والمثبت من ط، ق.

<sup>(</sup>٤) سورة الواقعة: ٧٥- ٧٧.

كيف<sup>(۱)</sup> صدّر القسم<sup>(۲)</sup> بأداة النفي، ثم أثبتَ له خلافَ ما قالوه، فتضمنت الآية معنى<sup>(۳)</sup> ليس الأمر كما يزعمون، ولكنه قرآن كريم.

ولهذا صرّح بالأمرين النفي والإثبات في مثل قوله: ﴿ فَلاَ أُفْيِمُ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وكذلك قوله: ﴿ لَا أُقْسِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ ۞ وَلَا أُفْسِمُ بِٱلنَّفْسِ ٱللَّوَامَةِ ۞ أَنْ أُنسُونَ بَنَانَهُ ۞ (٥٠). أَيَخْسَبُ ٱلْإِنسَانُ ٱلَّن نَجْمَعَ عِظَامَمُ ۞ بَلَىٰ قَالِدِرِينَ عَلَىٰ أَن نُسُوِّى بَنَانَهُ ۞ (٥٠).

والمقصود أن افتتاح هذا القسم بأداة النفي يقتضي تقويةً المُقْسَم عليه وتأكيده وشدة انتفائه.

وثانيها: تأكيده بنفس القسم.

وثالثها: تأكيده بالمُقْسَم به، وهو إقْسامُه بنفسه لا بشيء من مخلوقاتِه، وهو سبحانَه يُقسِم بنفسه تارة، وبمخلوقاته تارة.

ورابعها: تأكيده بانتفاء الحرج، ووجود (٦) التسليم.

<sup>(</sup>١) "كيف" ساقط من ط".

<sup>(</sup>٢) ط، ق: «القول».

<sup>(</sup>٣) ط: «أن».

<sup>(</sup>٤) سورة التكوير: ١٥\_ ١٩. وبعده في النسخ: «وما هو بقول شاعر»، وليست ضمن هذه الآيات.

<sup>(</sup>٥) سورة القيامة: ١- ٤.

<sup>(</sup>٦) ط، ق: اوهو وجودا.

وخامسها: تأكيد الفعل بالمصدر.

وما هذا التأكيد والاعتناء (١) إلا لشدة الحاجة إلى هذا الأمر العظيم، وأنه مما يُعتنَى به، ويُقرَّر في نفوس العباد بما هو من أبلغ أنواع التقرير.

وقال تعالى: ﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمٌ ﴾ (٢). وهذا (٣) دليل على أن من لم يكن الرسول أولى به من نفسه فليس من المؤمنين، وهذه الأولوية تتضمن أمورًا:

منها: أن يكون أحبَّ إلى العبد من نفسه؛ لأن الأولوية (٤) أصلها الحب، ونفس العبد أحب إليه (٥) من غيره، ومع هذا فيجب (٢) أن يكونَ الرسول أولى به منها، وأحبَّ إليه منها؛ فبذلك يحصل له اسم الإيمان.

ويلزم من هذه الأولوية والمحبة كمالُ الانقياد والطاعة والرضى والتسليم والتسليم والتسليم الأمره، والتسليم كل من سواه (٧٠).

ومنها: أن لا يكون للعبد حُكْمٌ على نفسه أصلاً، بل الحكمُ

<sup>(</sup>١) «والاعتناء» ساقط من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: ٦.

<sup>(</sup>٣) ط: «وهو».

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «الولاية».

<sup>(</sup>٥) ط: «له». ق: «بها».

<sup>(</sup>٦) ط: اليجب).

<sup>(</sup>V) d: «على ما سواه». ق: «على هواه».

على نفسه للرسول، يحكمُ عليها أعظمَ من حُكْمِ السيد على عبده، والوالد (١) على ولده؛ فليس له في نفسه تصرف قط إلا ما تصرف فيه الرسول الذي هو أولى به منها.

فيا عجبًا كيف تَحصُلُ هذه الأولوية لعبد قد عَزَلَ ما جاء به الرسول عن منصب التحكيم، ورضِيَ بحكم غيره، واطمأن إليه أعظمَ من طمأنينته (٢) إلى الرسول على وزعم أن الهدى لا يُتلَقَى من مشكاته، وإنما يتلقى من دلالات (٣) العقول، وأنَّ ما جاء (٤) به لا يفيد اليقين، إلى غير ذلك من الأقوال التي تتضمن الإعراض عنه وعما جاء به، والحوالة في العلم النافع على (٥) غيره، وذلك هو الضلال المبين (٢).

ولا سبيلَ إلى ثبوت هذه الأولوية إلا بعَزْلِ كل ما سواه، وتوليتِه في كل شيء، وعَرْضِ ما قاله كل أحد سواه على ما جاء به؛ فإن شهد له بالبطلان ردَّه، وإن شهد له بالبطلان ردَّه، وإن لم تتبينْ شهادتُه له بصحة (٧) ولا بطلانٍ جَعَلَه بمنزلة أحاديث أهل الكتاب، وَوَقَفَه حتى يَتَبَيَّن أي الأمرين أولى به؟

ط: «أو الوالد».

<sup>(</sup>٢) ط: «اطمئنانه».

<sup>(</sup>٣) ط: «دلالة».

<sup>(</sup>٤) ط: «الذي جاء».

<sup>(</sup>٥) ط: «إلى».

<sup>(</sup>٦) ط، ق: «البعيد».

<sup>(</sup>V) ط: الا بصحة».

فمن سلكَ هذه الطريقةَ استقامَ له سَفَرُ الهجرة، واستقام له علمُه وعملُه، وأقبلتْ وجوهُ الحقِّ<sup>(۱)</sup> إليه من كلِّ جهة.

وقد اشتملت هذه الآية على أسرار عظيمة نحن نُنبَّه (٢) على بعضها لشدة الحاجة إليها.

قال تعالى: ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُواْ قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَهِ وَلَوَّ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ إِن يَكُنُ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللَّهُ أَوّلَى بِهِمَّا فَلَا تَتَّبِعُواْ اَلْهُوَى آن تَعْدِلُواْ وَإِن تَلْوُءُا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيرًا اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيرًا اللهَ اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيرًا اللهَ اللهُ اللهُولِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) ق: «الخلق».

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «كل».

<sup>(</sup>٣) ط: «المحبة».

<sup>(</sup>٤) ط: «قاله».

<sup>(</sup>٥) سورة النساء: ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) ط: اليجب التنبيه ١٠.

<sup>(</sup>٧) سورة النساء: ١٣٥.

فأمر سبحانه بالقيام بالقسط، وهو العدل، وهذا أمر بالقيام به في حقّ كل أحد عَدُوًّا كان أو وليًّا، وأحقُّ ما قام له العبد بالقسط<sup>(۱)</sup>: الأقوالُ والآراء والمذاهب؛ إذ هي متعلقة بأمر الله وخبره؛ فالقيام فيها بالهوى والعصبية (۲) مضادُّ لأمر الله، مُنافِ لما بَعَثَ به رسُلَه (۳)، والقيامُ فيها بالقسط وظيفةُ خلفاءِ الرسول في أمته، وأمنائِه بين أتباعه، ولا يستحقُّ اسمَ الأمانةِ إلا من قام فيها بالعدل المحض، نصيحةً لله ولكتابه ولرسوله ولعباده.

أولئك هم الوارثون حقًا، لا من يجعل أصحابه ونِحْلَته ومذهبه عِيَارًا(٤) على الحق وميزانًا له؛ يُعادي من خالفه ويُوالِي من وافقه لمجرد(٥) موافقته ومخالفته. فأين هذا من القيام بالقسط الذي فرضَه اللهُ على كل أحد؟ وهو في هذا الباب أعظمُ فرضًا، وأكبرُ وجوبًا.

ثم قال: ﴿ شُهَدَّاهُ لِلَّهِ ﴾ والشاهد هو المُخْبر، فإن أخبر بحق فهو شاهد عدل مقبول، وإن أخبر بباطل فهو شاهد زور؛ فأمر تعالى أن نكون شهداء (٦) له مع القيام بالقسط، وهذا يتضمن أن تكون الشهادة بالقسط أيضًا (٧)، وأن تكون لله لا لغيره.

<sup>(</sup>١) ط: "بقصد".

<sup>(</sup>٢) ط: «المعصية».

<sup>(</sup>٣) ط: اارسوله ال.

<sup>(</sup>٤) ط، ق: «معيارا».

<sup>(</sup>٥) ط: "بمجرد".

<sup>(</sup>٦) ط: «يكون شهيدا».

<sup>(</sup>V) «أيضًا» ساقطة من ط.

وقال في الآية الأخرى: ﴿ كُونُواْقَوَّىٰمِينَ لِلَّهِ شُهَدَآءَ بِٱلْقِسْطِّ ﴾ (١).

[فتضمنت الآيتان أمورًا أربعة:

أحدها: القيام بالقسط](٢).

والثاني: أن يكون لله.

والثالث: الشهادة بالقسط.

والرابع: أن تكون لله.

واختصت آية النساء بالقيام (٣) بالقسط والشهادة لله، وآية المائدة بالقيام لله والشهادة بالقسط، لسرِّ عجيبٍ من أسرار القرآن ليس هذا موضع ذكره.

ثم قال تعالى: ﴿ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَلِدَيِّنِ وَٱلْأَوْبِينُ ﴾، فأمر سبحانه بأن (٤٠ يقام بالقسط، ويشهد به على كل أحد، ولو كان أحبَّ الناس إلى العبد، فيقوم به (٥) على نفسِه، ووالديه اللذين هما أصله، وأقربيه (١) الذين هم أخصُّ به وألصق (٧) من سائر الناس،

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: ٨.

<sup>(</sup>٢) سقطت من الأصل.

<sup>(</sup>٣) "بالقيام" ساقط من ط.

<sup>(</sup>٤) ط: «أن».

<sup>(</sup>٥) ط: ابالقسط».

<sup>(</sup>٦) ط: «أقاريه».

<sup>(</sup>٧) ط: «الصديق» تحريف.

فإنّ ما في العبد من محبتِه (١) لنفسه ولوالديه وأقربيه يمنعه من القيام عليهم بالحق، [ولا سيما إذا كان الحق] (٢) لمن يبغضه ويعاديه قبلهم؛ فإنه لا يقوم به في هذه (٣) الحال إلا من كان الله ورسوله أحبّ إليه من  $[كل]^{\binom{1}{3}}$  ما سواهما.

وهذا يَمتحِنُ به العبدُ إيمانَه؛ فيعرف منزلةَ الإيمان من قلبه ومحلّه منه، وعكس هذا عدل العبد في أعدائه ومن يَشْنَؤُه (٥)، وإنه لا ينبغي له (١) أن يحمله بغضُه لهم على (٧) أن يَجْنَفَ (٨) عليهم، كما لا ينبغي أن يحمله حبّه لنفسه ووالديه وأقاربه على أن يترك القيام عليهم بالقسط، فلا يُدخِلُه ذلك البغضُ في باطل، ولا يَقْصُرُ به هذا الحبُّ عن الحقّ. كما قال بعض السلف (٩): «العادل هو الذي إذا غَضِبَ لم يُدخِلُه غضبُه في باطل، وإذا رضي لم يُخرِجُهُ رضاه عن الحقّ.

<sup>(</sup>١) ط: «محبة».

<sup>(</sup>٢) ساقط من الأصل.

<sup>(</sup>٣) ط: «مذا».

<sup>(</sup>٤) من ط، ق.

<sup>(</sup>٥) ط: اليجفوه، ق: اليسوءه،

<sup>(</sup>٦) «له» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٧). «على» ساقطة من ظ.

<sup>(</sup>٨) ط: «يحيف».

 <sup>(</sup>٩) رُوي نحوه عن محمد بن كعب، كما في «إحياء علوم الدين» (٣/ ١٧٦).
 وأخرج الطبراني في «الصغير» (ص ١١٤) عن أنس مرفوعًا نحوه، قال الهيثمي في «المجمع» (١/٩٥): فيه بشر بن الحسين وهو كذاب.

فاشتملت الآيتان على هذين الحُكْمين وهما القيام بالقسط والشهادة به على الأولياء والأعداء.

ثم قال تعالى: ﴿ إِن يَكُنّ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللّهُ أَوَّلَى بِهِمَّا ﴾؛ أي: إن يكن المشهود عليه غنيًّا ترجون وتأملون عَوْدَ منفعة غِنَاه عليكم فلا تقومون عليه، أو فقيرًا فلا ترجونه ولا تخافونه، فاللهُ أولى (١) بهما منكم، هو ربهما ومولاهما، وهما عَبْدَاه (٢) كما أنكم عَبِيدُه، فلا تُحَابُوا غنيًّا لغِنَاه، ولا تَطمَعُوا في (٣) فقيرٍ لفقرِه؛ فإن الله أولى بهما منكم.

وقد يقال: فيه (٤) معنى آخر أحسنُ من هذا، وهو أنهم ربما خافوا من القيام بالقسط وأداء الشهادة على الغني والفقير؛ أما الغنيُ فخوفًا على ماله، وأما الفقيرُ فلإعدامه، وأنه لا شيء له؛ فتتساهلُ النفوسُ في القيام عليه بالحق، فقيل لهم: اللهُ أولى بالغني والفقير منكم، أعلمُ بهذا، وأرحمُ بهذا؛ فلا تتركوا أداءَ الحق والشهادة على غني ولا فقير.

ثم قال تعالى: ﴿ فَلَا تَتَّبِعُواْ الْمُوكَةِ أَن تَعَّدِلُواً ﴾ نهاهم عن اتباع الهوى الحامل على ترك العدل.

<sup>(</sup>۱) «أي إن يكن... بهما» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) ط: «عبيده».

<sup>(</sup>٣) «تطمعوا في» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٤) ق: «في هذا».

وقوله: ﴿أَن تِعَدِلُواْ ﴾ منصوبُ الموضع على أنه (١) مفعول لأجلِه. وتقديره عند البصريين: كراهية أن تعدلوا، أو حِذار أن تعدلوا؛ فيكون اتباعُكم الهوى كراهية العدل وفرارًا منه. وعلى قول الكوفيين التقديرُ: أن لا تَعدِلُوا

وقول البصريين أحسن وأظهر (٢).

ثم قال تعالى: ﴿ وَإِن تَلْوُءُ أَ أَوْ تُعْرِضُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ ذكر سبحانه السّببين الموجبين لكتمان الحق محذرًا منهما، متوعدًا عليهما:

أحدهما: اللَّيُّ.

والآخر: الإعراض.

فإن الحقَّ إذا ظَهِرتْ حُجَّتُه، ولم يجد مَن يَرُومُ دفعَها طريقًا إلى دفعها، أعرض عنها وأمسك عن ذكرها، فكان شيطانًا أخرس، وتارةً يَلْوِيْها أو يُحرِّفها.

واللَّيُّ مثل الفَتْل؛ وهو التحريف. وهو نوعان: ليٌّ في اللفظ، وليٌّ في المعنى.

فاللَّيِّ في اللفظ: أن يلفظ بها على وجه لا يستلزم الحقَّ؛ إما بزيادة لفظة، أو نقصانها، أو إبدالها بغيرها، أو ليَّا<sup>(٣)</sup> في كيفية

<sup>(</sup>١) ط: «الأنه».

 <sup>(</sup>۲) انظر معاني القرآن للنحاس (۲/ ۲۱۳) وزاد المسير (۲/ ۲۲۲) والبحر المحيط (۳/ ۳۷۰\_ ۳۷۱).

<sup>(</sup>٣) ط: «ولي». ق: «وإما».

أدائها، وإيهام السامع لفظًا ومراده (١) غيره؛ كما كان اليهود يَلْوُوْنَ أَلْسَنتَهم بالسَّلام على رسول الله ﷺ (٢). فهذا أحد نوعي اللَّيّ.

والنوع الثاني منه: ليُّ المعنى، وهو تحريفه، وتأويل اللفظ على خلاف مراد المتكلم به (٢)، وتَحْمَالُه (٤) ما لم يُرِدْه، أو يُسقط منه بعض ما أراد (٥) به، ونحو هذا من ليّ المعاني، فقال تعالى: ﴿ وَإِن تَلْوُءُ أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ وَإِن تَلْوَءُ أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ وَإِن تَلْوَءُ أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ وَإِن تَلْوَءُ أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ وَإِن تَلْوَءُ اللّهِ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

ولما كان الشاهد مُطالبًا بأداء الشهادة على وجهها، فلا يكتمها ولا يُغيّرها، كان الإعراض نظير الكتمان، واللّيُ نظير تغييرها وتبديلها.

فتأمل<sup>(١)</sup> ما تحت هذه الآية من كنوز العلم.

والمقصود أن الواجب الذي لا يتمُّ الإيمانُ بل لا يَحصُلُ مسمَّى الإيمانُ بل لا يَحصُلُ مسمَّى الإيمان إلا به مقابلةُ النصوص بالتَّلقِّي والقبول، والإظهار لها، ودعوة الخلق إليها، لا تُقَابَل بالإعراض (٧) تارةً، وباللَّيِّ أخرى. قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ

<sup>(</sup>١) ط: ﴿وإرادة،

<sup>(</sup>۲) كانوا يقولون: «السَّام عليكم» \_يقصدون به الموت\_ كما رواه البخاري (۲) كانوا يقولون: «السَّام عليكم» \_يقصدون به الموت\_ كما رواه البخاري

<sup>(</sup>٣) «به» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٤) ط: «بجهالة» تحريف.

<sup>(</sup>٥) ط: «لبعض المراد».

<sup>(</sup>٦) ق: «فاشتمل».

<sup>(</sup>V) ط: «بالاعتراض».

يَكُونَ لَمُنُمُ الْخِيرَةُ مِنَ أَمْرِهِم ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ لَكُونَ لَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه ولرسوله (٢) في كل مسألة من المسائل حُكْمٌ طلبيٌ أو خبريٌ ، فإنه ليس لأحد أن يَتَخَيَّر لنفسه غير ذلك الحكم فيذهب إليه ، وأن ذلك ليس لمؤمن [ولا مؤمنة] ( ﴿ أصلا ، فدل على أن ذلك (١) مُنافِ للإيمان .

وقد حكى الشافعي رضي الله عنه إجماع الصحابة والتابعين ومَن بعدهم على أنّ من استبانت له سنّة رسول الله ﷺ لم يكن له أن يَدَعَها لقول أحد<sup>(٥)</sup>.

ولا يستريب<sup>(٦)</sup> أحدٌ من أئمة الإسلام في صحَّة ما قال<sup>(٧)</sup> الشافعي رضي الله عنه. فإن الحجَّة الواجبَ اتباعُها على الخلق كافّة إنما هو قول المعصوم الذي لا ينطق عن الهوى، وأما أقوال

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) ط: «ورسوله».

<sup>(</sup>٣) زيادة من ط،

<sup>(</sup>٤) «الحكم فيذهب. . . أن ذلك " ساقطة من ق.

<sup>(</sup>٥) ذكره المؤلف عن الشافعي في «مدارج السالكين» (٢/ ٣٣٥) و «إعلام الموقعين» (٢/ ٢٦٣) وكتاب «الروح» (ص ٣٥٧). وقد قال الشافعي في «الرسالة» (ص ٣٣٠): «إذا ثبتَ عن رسول الله الشيءُ فهو اللازم لجميع من عَرَف، لا يُعَوِّيه ولا يُوهِنُه شيء غيرُه، بل الفرض الذي على الناس اتباعه، ولم يجعل الله لأحدِ معه أمرًا يخالف أمرَه».

<sup>(</sup>٦) ط: «لم يسترب». :

<sup>(</sup>٧) ط: «قاله»,

غيره فغايتها أن تكون سائغة الاتباع لا واجبة الاتباع (١)، فضلًا عن أن تُعارَضَ بها النصوصُ، وتُقَدَّمَ عليها، عياذًا بالله من الخذلان.

وقال تعالى: ﴿ قُلْ ٱلْمِيعُواْ ٱللّهَ وَٱلْمِيعُواْ ٱلرّسُولُ فَإِن تُولُواْ فَإِنّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِلٌ وَعَلَيْكُمُ مَّا حُمِلُتُ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْ مَدُواً وَمَا عَلَى ٱلرّسُولِ إِلّا ٱلْبَكِعُ ٱلْمُبِيثُ ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْ مَدُواً وَمَا عَلَى ٱلرّسُولِ إِلّا ٱلْبَكِعُ ٱلْمُبِيثُ ﴿ وَإِن فَى غيرِها، فَا خَبر سبحانه أن الهداية إنما هي (٣) في طاعة الرسول لا في غيرها، فإنه معلّق بالشرط؛ فينتفي بانتفائه، وليس هذا من باب دلالة المفهوم، كما يَعْلَطُ فيه كثير من الناس، ويظن أنه يحتاج (٤) في تقرير الدلالة منه إلى (٥) تقرير كون المفهوم حجة، بل هذا من الأحكام التي رئبّب والله الله وجود لها بدون شروطها، إذ ما على الشرط فهو عدم عند عدمه؛ وإلا لم يكن شرطًا له. إذا ثبت هذا فالآية نصّ على انتفاء الهداية عند عدم طاعته.

وفي إعادة الفعل في قوله: ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ ﴾ دونَ الاكتفاء بالفعل الأول سر لطيف وفائدة جليلة، سنذكرها عن قُرب إن شاء الله تعالى.

وقوله: ﴿ فَإِن تُوَلُّواْ فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا خُمِّلَ ﴾، الفعل للمخاطبين،

<sup>(</sup>١) الا واجبة الاتباع؛ سقطت من ط.

<sup>(</sup>٢) سورة النور: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) اإنما هي» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٤) ط، ق: «محتاج».

<sup>(</sup>٥) ط: «تقريره الدلالة منه لا».

<sup>(</sup>٦) ط: «ترتبت».

وأصله: تتولوا، فحذفت إحدى التاءين تخفيفًا. والمعنى: أنه قد حُمِّلَ أداءَ الرسالة وتبليغَها، وحُمِّلتم طاعتَه والانقيادَ له والتسليم؛ كما ذكر البخاري في «صحيحه»(١) عن الزهري قال: «من الله البيان، وعلى رسولِه(٢) البلاغ، وعلينا التسليم».

فإن تركتم أنتم ما حُمِّلْتُموه من الإيمان والطاعة، فعليكم لا عليه؛ فإنه لم يُحَمَّلُ طاعتكُم (٢) وإيمانكُم، وإنما حُمِّلَ تبليغكم وأداءَ الرسالةِ إليكم. فإن تطيعوه فهو حظُّكم وسعادتُكم وهدايتُكم، وإن لم تطيعوه فقد أدَّى ما حُمِّل (٤)، وما على الرسول إلا البلاغ المبين، ليس عليه هداكم وتوفيقكم (٥).

وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلأَمْرِ مِنكُرُّ فَإِن لَنَازَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُوَمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرُ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ (٢) ؛ فأمر سبحانه بطاعته وطاعة رسوله. وافتتح الآية بندائهم (٧) باسم الإيمان المُشْعِر بأن المطلوب منهم من موجبات

<sup>(</sup>۱) تعليقًا في (۱۳/ ۰۰۳) وأخرجه ابن أبي عاصم في «الزهد» (۷۱) ومحمد بن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (۲/ ٤٨٧) وابن حبان في صحيحه (٤١٤/١) وأبو نعيم في «الحلية» (٣٦٩/٣).

<sup>(</sup>۲) ط، ق: «الرسول».

<sup>(</sup>٣) اطاعتكم وا ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٤) افهو حظكم... ما حمل؛ ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٥) ط: اهداهم وتوفيقهم ١٠.

<sup>(</sup>۲) سورة النساء: ۹۹..

<sup>(</sup>٧) ط: «بالنداء».

الاسم الذي نُودُوا وخُوطِبوا(۱) به، كما يقال: يا مَن أَنْعَمَ الله عليه وأغناه من فضله! أحسِنْ كما أحسنَ الله إليك. ويا أيها العالمُ علّم الناسَ ما ينفعهم. ويا أيها الحاكمُ احكُمْ بالحقّ، ونظائره.

ولهذا كثيرًا ما يقع الخطاب في القرآن بالشرائع بقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ (٢):

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ ﴾ (٣).

﴿ يَتَأَبُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِي لِلصَّلُوٰةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمْعَةِ ﴾ (1).

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَوْفُواْ بِٱلْعُقُودِ أُجِلَّتَ لَكُم ﴾ (٥)، ونظائره (١).

ففي ذلك (٧) إشارة إلى أنكم إن كنتم مؤمنين؛ فالإيمان يقتضي منكم كذا وكذا، فإنه من موجبات الإيمان وتمامه.

ثم قال: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا أَلْرَسُولَ ﴾ ؛ ففرق بين طاعته وطاعة رسوله في الفعل، ولم يُسلِّط الفعلَ الأول عليها، وقال: ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْنِ مِنكُمْ ۗ ﴾ ، فقرَنَ بين طاعة الرسول (٩) وطاعة أولى

ط: «نودوا به وخطبوا».

<sup>(</sup>٢) قبقوله يا أيها الذين آمنوا العقطة من ط.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: ١٨٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الجمعة: ٩.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة: ١.

<sup>(</sup>٦) «ونظائره» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>V) ط: «هذا».

<sup>(</sup>A) «ففرق. . . وأطيعوا الرسول» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٩) ط: «طاعة الله والرسول» خطأ.

الأمر، وسلّط عليهما عاملاً واحدًا. وقد كان ربّما يسبق إلى الوهم أن الأمر يقتضي عكسَ هذا؛ فإنه من يطع الرسول فقد أطاع الله، ولكن الواقع في الآية هو المناسبُ. وتحته سرّ لطيف؛ وهو دلالته على أن ما يأمر به رسوله تَجبُ طاعتُه فيه، وإن لم يكن مأمورًا به بعينه في القرآن، فتجبُ طاعةُ الرسول مهردةً ومقرونةً. فلا يَتوهّمُ مُتَوَهّمٌ أن ما يأمر به الرسول إن لم يكن في القرآن (۱)، وإلا فلا تجب طاعته فيه؛ كما قال النبي ﷺ: «يُوشِكُ رجلٌ شَبعانُ متكىءٌ على أريكتِه يأتيه الأمرُ من أمري؛ فيقول: بيننا وبينكم كتابُ الله، ما وجدنا فيه من شيء اتبعناه، ألا وإنّى أُوتِيتُ الكتابَ ومثله معه (٢).

وأما أولو الأمر فلا تجب طاعة أحدهم إلا إذا اندرجت تحت طاعة الرسول، لا طاعة مفردة مستقلة؛ كما صح عن النبي على أنه قال: «على المرء السَّمعُ والطاعةُ [فيما أحبَّ وكرهَ] ما لم يُؤمَرُ بمعصيةِ الله، فإنْ (3) أُمِرَ بمعصيةِ الله، فلا سمع ولا طاعة (6).

<sup>(</sup>١) «طاعة الرسول. . . القرآن» ساقطة من ق.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (٤/ ١٣٢) والدارمي (٥٩٢) والترمذي (٢٦٦٤) وحسّنه، وابن ماجه (١٢) من طريق معاوية بن صالح عن الحسن بن جابر عن المقدام بن معدي كرب. وأخرجه أحمد (٤/ ١٣٠) وأبو داود (٤٦٠٤) من طريق حريز ابن عثمان عن عبدالرحمن بن أبي عوف عن المقدام. وصححه الألباني في تعليقه على «المشكاة» (١٦٣).

<sup>(</sup>٣) من ط، وكذا الرواية.

<sup>(</sup>٤) ط: "فإذا". ووردت الرواية بالوجهين.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٧١٤٤) ومسلم (١٨٣٩) من حديث عبدالله بن عمر.

فتأمَّلُ كيف اقتضتْ إعادة هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ ﴾، ولم يقل: وإلى الرسول؛ فإن الردَّ إلى القرآن ردُّ إلى الله والرسول، والردُّ إلى السنة ردُّ إلى الله والرسول<sup>(۱)</sup>، فما يحكم <sup>(۲)</sup> به الله هو بعينه حكم رسوله، وما يحكم به الرسول هو بعينه حكم الله.

فإذا رددتم إلى الله ما تنازعتم فيه، يعني إلى (٣) كتابه؛ فقد رددتموه إلى الله و (٤) رسوله وكذلك إذا رددتموه إلى رسوله؛ فقد رددتموه إلى الله والرسول (٥)، وهذا من أسرار القرآن.

وقد اختلفت الرواية عن الإمام أحمد في أولي الأمر، فعنه (٦) فيهم روايتان:

إحداهما: أنهم العلماء.

والثانية: أنهم الأمراء(٧).

<sup>(</sup>١) اوالرد إلى السنة... الرسول» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) ط: «حكم».

<sup>(</sup>٣) «إلى» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٤) «الله و» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٥) «والرسول» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٦) ط: الوعنه ال

<sup>(</sup>٧) قال شيخ الإسلام ابن تيمية في "مجموع الفتاوى" (١٨/ ١٥٨): "نصَّ الإمام أحمد وغيره على دخول الصنفين في هذه الآية، إذ كلِّ منهما تجب طاعته فيما يقوم به من طاعة الله، وكان نواب رسول الله على خياته. . . يجمعون الصنفين، وكذلك خلفاؤه من بعده".

والقولان ثابتان عن الصحابة في تفسير الآية (١). والصحيح: أنها متناولة للصنفين جميعًا؛ فإن العلماء والأمراء هم (٢) ولاة الأمر الذي بعث الله به رسوله.

فالعلماء (٣) وُلاَتُه حفظًا، وبيانًا، وبلاغًا (٤)، وذبًّا عنه، وردًّا على من ألحَدَ فيه وزاغَ عنه، وقد وكَّلهم الله بذلك، فقال تعالى: ﴿ فَإِن يَكْفُرُ بِهَا هَوَّلَآء فَقَدٌ وَكُلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُواْ بِهَا بِكَنفِرِينَ ﴿ وَكُونَ الناس تبعًا لهم. وكالةٍ أوجبتُ طاعتَهم والانتهاءَ إلى أمرهم، وكونَ الناس تبعًا لهم.

والأمراءُ وُلاَتُه قيامًا، ورعايةً (٢)، وجهادًا، وإلزامًا للناس به، وأخذهم على يد من خَرَج عنه.

وهذان الصنفان هم الناس، وسائر النوع الإنساني تبعُ لهم ورَعيةٌ.

ثم قال تعالى: ﴿ فَإِن نَنَزَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُوَّمِنُونَ بِاللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُوَّمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ .

وهذا دليل قاطعٌ على أنه يَجبُ رَدُّ موارد النّزاع في كل ما تنازع فيه

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير الطبري (٥/ ٩٣\_ ٩٥) والمدخل للبيهقي (٢١٢ ـ ٢١٤) وزاد المسير (٢/ ٢١٦، ١١٧) وتفسير القرطبي (٥/ ٢٥٩، ٢٦٠) وتفسير ابن كثير (١/ ٥٣٠) وفتح الباري (٨/ ٢٥٤) والدر المنثور (٢/ ٣٥٣ـ ٥٧٦).

<sup>(</sup>٢) اهم، ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٣) ط: «فإن العلماء».

<sup>(</sup>٤) "وبلاغًا» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام: ٨٩.

<sup>(</sup>٦) ط: «عناية».

وقد اتفق السَّلف والخلف على أن الردَّ إلى الله هو الردُّ إلى الله على الله على أن الردَّ إلى الله هو الردُّ إلى سنَّته كتابه، والردُّ إلى رسوله (٢) هو الردُّ إليه في حياته، والردُّ إلى سنَّته بعد وفاته (٧).

<sup>(</sup>١) في الأصل: «أحال في الرد إلى».

<sup>(</sup>٢) ط: «حكم».

<sup>(</sup>٣) ط: المن ١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال: ٤٢.

<sup>(</sup>٥) «إلى» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٦) ط: «الرسول».

 <sup>(</sup>۷) انظر: تفسير الطبري (٥/ ٩٥، ٩٦) وجامع بيان العلم وفضله (١/ ٧٦٥،
 (۷) انظر: ۲/ ۹۱۰، ۱۱۷۷، ۹۱۰) والفقيه والمتفقه (١/ ١٤٤) وتفسير =

ثم قال تعالى: ﴿ ذَالِكَ خَيْرٌ وَآحُسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ فَا الذي اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ وَاللهِ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَمْ عَلَمُ عَلَمُ

فدلَّ هذا على أنْ طاعة الله ورسوله، وتحكيم الله ورسوله، هو سببُ السعادة عاجلاً وْآجلاً.

ومن تدبَّر العالَم والشُّرور الواقعة فيه علم أن كل شَرِّ في العالم فسببه (۲) مخالفة الرسول والخروج عن طاعته، وكل خير في العالم فإنما هو (۳) بسبب طاعة الرسول. وكذلك شرور الآخرة وآلامها وعذابها إنما هي (٤) موجباتُ مخالفة الرسول ومقتضياتُها، فعاد شرُّ الدنيا والآخرة إلى مخالفة الرسول وما يترتب عليه، فلو أن الناس أطاعوا الرسول حق طاعته لم يكن في الأرض شرُّ قط.

وهذا كما أنه معلوم في الشُّرور العامّة والمصائب الواقعة في الأرض؛ فكذلك هو في الشَّر والألم والغَمِّ الذي يُصِيبُ العبدَ في نفسه، فإنما هو بسبب مخالفة الرسول، وإلاَّ فطاعتُه (٥) هي الحصن

<sup>=</sup> القرطبي (٥/ ٢٦١) والدر المنثور (٢/ ٥٧٩).

<sup>(</sup>١) ط: «أولياء».

<sup>(</sup>٢) ط: «سببه».

<sup>(</sup>٣) ط: «فانه».

<sup>(</sup>٤) ط، ق: «هو٪.

<sup>(</sup>٥) ط: «ولأن طاعته». ق: «وإلا فإن طاعته».

الذي من دخله فهو<sup>(۱)</sup> من الآمنين، والكهف الذي [من]<sup>(۲)</sup> لجأ إليه فهو<sup>(۳)</sup> من الناجين.

فَعُلِمَ أَن شرورَ الدنيا والآخرة إنما هي (٤) الجهل بما جاء به الرسول ﷺ والخروج عنه، وهذا برهان قاطعٌ على أنه (٥) لا نجاة للعبد ولا سعادة إلا باجتهاده (٦) في معرفة ما جاء به الرسول ﷺ علمًا، والقيام به عملًا.

وكمالُ هذه السعادة بأمرين آخرين:

أحدهما: دعوةُ الخَلْق إليه.

والثاني: صبره وجهادُه (٧) على تلك الدَّعوة.

فانحصر الكمال الإنسانيُّ في (٨) هذه المراتب الأربعة:

إحداها: العلم بما جاء به الرسول.

الثانية: العمل به.

<sup>(</sup>١) ط، ق: «كان».

<sup>(</sup>٢) من ط، ق.

<sup>(</sup>٣) ط، ق: اكان».

<sup>(</sup>٤) ط: «هو».

<sup>(</sup>٥) ط، ق: «أن».

<sup>(</sup>٦) ط، ق: «بالاجتهاد».

<sup>(</sup>V) ط، ق: «اجتهاده».

<sup>(</sup>A) ط: «على».

الثالثة: بَثُّهُ (١) في الناس، ودعوتهم إليه.

الرابعة: صبره وجهاده (٢) في أدائه وتنفيذه.

ومن تطلَّعتْ (٣) هِمَّتُه إلى معرفة ما كان عليه الصحابة وأراد اتباعَهم؛ فهذه طريقتهم حقًا.

فإن شِئتَ وَصْلَ القومِ فَاسَلُكُ طريقَهِم (٤) فقد وَضَحَتْ للسالكينَ عِيانَا وقال تعالى لرسوله ﷺ: ﴿ قُلْ إِن ضَلَلْتُ فَإِنَّا أَضِلُ عَلَى نَفْسِى وَإِنِ الْعَلَامُ فَإِنَّا أَضِلُ عَلَى نَفْسِى وَإِنِ الْعَدَدَيْتُ فَإِمَا يُوجِى إِلَى رَبِّتَ إِنَّامُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ ﴿ وَكُلْ إِنْ ضَلَلْتُ فَإِنَّا اللَّهِ عَلَى نَفْسِى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّالَّ اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّا

فهذا نص صريح في أن هُدَى الرسول الله إنما حصل (٢) بالوحي، فيا عجبًا كيف يحصل الهدى لغيره من الآراء والعقول المختلفة والأقوال المضطربة؟ ولكن ﴿ مَن يَهْدِ اللهُ فَهُوَ ٱلْمُهَنَّدِ وَمَن يُضَلِلَ فَلَن عَجَدَ لَهُ وَلِيَّا مُّرْشِدًا اللهُ ﴾ . (٧)

فأيُّ ضلالٍ أعظمُ من ضلالِ مَن يزعم (^) أن الهداية لا تحصل بالوحي، ثم يحيل فيها على عقلِ فلان ورأيِ فَلْتَان (٩)؟ وقولِ زيدٍ وعمرو؟

<sup>(</sup>١) ط، ق: «نشره».

<sup>(</sup>۲) ق: «اجتهاده».

<sup>(</sup>٣) ط: «طلعت».

<sup>(</sup>٤) ط: «سبيلهم».

<sup>(</sup>٥) سورة سبأ: ٥٠.

<sup>(</sup>٦) ط: «يحصل».

<sup>(</sup>٧) سورة الكهف: ١٧.

<sup>(</sup>٨) ط: «زعم».

<sup>(</sup>٩) الفلتان من الرجال: الصلب الجريء الحديد الفؤاد. وهو هنا بمعنى فلان.

فلقد (١) عظمت نعمة الله على عبد عافاه من هذه البلية العظمى والمصيبة الكبرى، والحمد لله رب العالمين.

وقال تعالى: ﴿ الْمَصَّ ﴿ كَنَابُ أَنِولَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدُولِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أنَّ عَنْهُ أَنْوَلَ إِلَيْكُمْ مِن رَبِّكُرُ وَلَا تَلْبِعُوا مِن دُونِهِ عِلَى اللّهُ وَالْمَدُونِ ﴿ كَا لَكُمْ مِن رَبِّكُرُ وَلَا تَلْبِعُوا مِن دُونِهِ عَلَى الْمُنْوَلُ مَا تَذَكَّرُونَ ﴿ كَا اللّهُ عَلَى مَا أَنْوَلُ عَلَى رَسُولُه، ونهى عن اتباع غيره، فما هو إلا اتباع المُنْوَلُ أو اتباع أولياء مِن دُونِه، فإنه لم يجعل بينهما واسطة، فكل من لم (٣) يتبع الوحي فإنما اتبع (١٤) الباطل واتبع أولياء من دون الله، وهذا بحمد الله ظاهر لا خفاء به.

فكل من اتخذ خليلاً (٦) غير الرسول، يترك لأقواله وآرائه ما جاء به الرسول؛ فإنه قائلٌ هذه المقالة لا محالة. ولهذا فإنه سبحانه

<sup>(</sup>١) ط: «ولقد».

<sup>(</sup>۲) سورة الأعراف: ۱-۳.

<sup>(</sup>Y) d: "Y".

<sup>(</sup>٤) ط: "يتبع».

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان: ٢٧\_٢٩.

<sup>(</sup>٦) اخليلا اساقط من ط.

لم يُعَيِّنُ (١) هذا الخليلَ، وكنّى عنه باسم فلان، إذْ لكلِّ متبع أولياءُ (١) من دون الله فلانٌ وفلانٌ.

فهذا حال هذين الخليلين المتخالَينِ على خلاف طاعة الرسول، ومآل تلك الخُلَّةِ إلى العداوة واللعنة؛ كما قال تعالى: ﴿ ٱلْأَخِلَّةُ يُوْمَهِنِهِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ ٱلْأَخِلَّةُ يُوْمَهِنِهِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ "".

وقد ذكر تعالى حال هؤلاء الأتباع وحال من اتبعوهم (٤) في غير موضع من كتابه ؛ كقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ ثُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِ النَّارِيَقُولُونَ عَيْر موضع من كتابه ؛ كقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ ثُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِ النَّارِيَقُولُونَ يَنْكَتَنَا أَطَعْنَا اللَّهُ وَأَطَعْنَا وَلَهُ اللَّهُ وَالْعَنَا عَلَيْكُ فَي رَبِّنَا عَالِم فَعَقَيْنِ مِنَ الْعَنَا بِ وَالْعَنَهُمْ لَعَنَا كَبِيرًا اللَّهُ (٥٠).

تمنى القوم طاعة الله وطاعة (٢) رسوله حين لا ينفعهم ذلك، واعتذروا بأنهم أطاعوا كُبَراءَهم ورؤساءهم، واعترفوا بأنهم لا عُذرَ لهم في ذلك، وأنهم أطاعوا الساداتِ والكُبراء وعَصَوا الرسول، وآلت تلك الطاعة والموالاة إلى قولهم: ﴿ رَبُّناً عَاتِهِمٌ ضِعْفَيْنِ مِنَ الْعَلَابِ وَالْعَنَامُ لَعَنَا كَبِيرًا ﴿ وَفِي بعض هذا عبرةٌ للعاقل وموعظة شافية، وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>١) «إنه سبحانه لم يعيّن» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «وليا».

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف: ٦٧.

<sup>(</sup>٤) ط: "تبعوهم".

<sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب: ٦٦ ـ ٦٨.

<sup>(</sup>٦) «طاعة» ساقطة من ط.

فليتدبر العاقلُ هذه الآيات وما اشتملت عليه من العبر.

قوله تعالى: ﴿ أَفَتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِتَايَنتِهِ ۗ فَكر الصنفينِ المبطلَيْن:

أحدهما: مُنشِئ الباطل والفرية، وواضعُها، وداعي الناسِ إليها.

والثاني: المكذِّب(٢) بالحق.

فالأول كفرُه بالافتراءِ وإنشاءِ الباطل، والثاني كفرُه بجحود الحق. وهذان النوعان يعرضان لكل مُبْطِل؛ فإن انضاف إلى ذلك دعوته إلى باطله، وصدُّ الناس عن الحقّ، استحقَّ تضعيفَ العذاب؛ لتضاعُفِ كفره (٣) وشرِّه؛ ولهذا قال تعالى: ﴿ٱلَذِينَ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: ٣٧\_ ٣٩.

<sup>(</sup>Y) ط: «مكذب».

<sup>(</sup>٣) ط: «لكفره».

كَفَرُوا وَصَكُدُوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ ٱلْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يُفَسِدُونَ وَصَدُّوا عِبادَه عن سبيله عذَّبهم عذابين: عذابًا بكفرهم، وعذابًا بِصدِّهم عن سبيله.

وحيث يذكر الكفر المجرد لا يعدد العذاب؛ كقوله: ﴿ وَلِلْكَافِرِينَ عَكَابُ أَلِيدٌ ﴿ وَلِلْكَافِرِينَ عَكَابُ أَلِيدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وقوله تعالى: ﴿ أُوْلَيْهِكَ يَنَاهُمُ نَصِيبُهُم مِّنَ ٱلْكِكَابِ ﴾ يعني: ينالهم ما كتب لهم في الدنيا من الحياة والرزق وغير ذلك.

﴿ حَقَىٰ إِذَا جَاءَ مُهُمُ رَسُلُنَا يَتُوَفَّوْ مَهُمْ قَالُواْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ ﴾؛ أين من كنتم تُوالون فيه وتُعادون فيه، وترجونه وتخافونه من دون الله؟ (٣) ﴿ قَالُواْ صَلُّواْ عَنّا ﴾. زالوا وفارقوا، وبطلت تلك الدعوة.

﴿ وَشَهِدُوا عَلَىٰ أَنفُسِمِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَفِرِينَ ﴿ قَالَ آدْخُلُوا فِي أَمَمِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم مِّنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِضِ فِي ٱلنَّارِ ﴾، ادخلوا في جملة هذه الأمم.

﴿ كُلُّمَا دَخَلَتَ أُمَّةً لَعَنَتَ أُخَلَها حَقَّ إِذَا ٱذَارَكُواْ فِيهَا جَبِيعًا قَالَتَ أُخْرَنهُمْ لِللهُ اللهُمْ ﴾ كل أمة متأخرة ضلّت بأسلافها (٤).

﴿ رَبَّنَا هَلَوُلَآءٍ أَضَالُونَا فَعَاتِهِمْ عَذَابًا ضِعْفًا مِّنَ ٱلنَّارِّ ﴾ ضَاعِفْ عليهم

<sup>(</sup>١) سورة النحل: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ١٠٤٤ سورة المجادلة: ٤.

<sup>(</sup>٣) «أين . . . دون الله» إساقطة من ط .

<sup>(</sup>٤) ط: «متأخرة الأسلافها».

العذاب (١) بما أضلُّونا وصدُّونا عن طاعة رسُلِك.

﴿ قَالَ ﴾ الله تعالى: ﴿ لِكُلِّ ضِعْفٌ ﴾ من الاتباع والمتبوعين بحسب ضلاله وكفره.

﴿ وَلَكِكِن لَّا نَعْلَمُونَ فِي ﴾ لا تعلم كل طائفة بما في أختها من العذاب المضاعف.

﴿ وَقَالَتَ أُولَنَهُمْ لِأُخْرَنَهُمْ فَمَا كَانَ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضْلِ ﴾؛ فإنكم جئتم بعدنا فأرسلت فيكم الرسل، وبينوا لكم الحق، وحذَّروكم من ضلالنا، ونَهَوْكم عن اتباعنا وتقليدنا؛ فأبيتم إلا اتباعنا وتقليدنا، وترق الحق الذي أتتكم به الرسل، فأيُّ فضل كان لكم علينا، وقد ضللتم كما ضللنا، وتركتم الحق كما تركناه؛ فضللتم أنتم بنا كما ضللنا نحن بقوم آخرين، فأي فضل لكم علينا؟ (٢) ﴿ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْمِسِبُونَ ﴿ فَا الْعَلَالَ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ اللّهُ الل

فللهِ ما أشفاها من موعظة، وما أبلغها من نصيحة، لو صادفَتْ من القلوب حياةً، فإن هذه الآيات (٣) وأمثالها مما تُذكِّر (٤) قلوب السائرين إلى الله، وأما أهل البَطالَة الثكلة (٥) فليس عندهم من ذلك خبر (٦).

<sup>(</sup>١) ط: «ضاعفه عليهم».

<sup>(</sup>٢) «وقد ضللتم... لكم علينا» ساقطة من ق.

<sup>(</sup>٣) ط: «الآية».

<sup>(</sup>٤) ط: «يذكر».

<sup>(</sup>٥) «الثكلة» ساقطة من ط. ولعل معناها: البطالة الهالكة.

<sup>(</sup>٦) في الأصل: اخيرا.

### فصل

فهؤلاء المتبوعون كانوا على الهدى (٣)، وأتباعهم ادّعوا أنهم على طريقتهم ومنهاجهم، وهم مخالفون لهم سالكون غير طريقهم (٤)، يزعمون أنّهم يحبونهم، وأن محبّتهم لهم تنفعهم مع مخالفتهم لهم (٥)، فيتبرءون منهم يوم القيامة، فإنهم اتخذوهم أولياء من دون الله، وظنوا أن هذا الاتخاذ ينفعهم.

وهذه حال كل من اتَّخذ من دون الله ورسوله وَلِيْجَةً وأولياء، يُوالِي لهم ويُعادِي لهم، ويرضى لهم ويغضب لهم، فإن أعماله كلها باطلة، يراها يوم القيامة حَسَراتِ عليه مع كثرتها وشدة تَعَبِه

<sup>(</sup>١) ط: «لهم تبع».

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ١٦٦-١٦٧.

<sup>(</sup>٣) ط: «هدى».

<sup>(</sup>٤) ط: «طريقتهم». :

<sup>(</sup>o) «لهم» ساقطة من ط.

فيها ونصبه، إذ لم يُجَرِّد موالاته ومعاداته، ومحبته وبُغضه، وانتصاره وإيثاره لله ورسوله؛ فأبطلَ الله عز وجل ذلك العمل كلَّه، وقطَعَ تلك الأسباب، وهي: الوُصَلُ والموالاة التي كانت بينهم في الدنيا لغيره كما قال: ﴿ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴿ الله الله الله الله الله الله ومودَّة [وموالاة] (٢) كانت لغير الله، ولا يبقى إلا السبب الواصل بين العبد وبين ربه، وهو حظه من الهجرة إليه وإلى رسوله، وتجريد عبادته وحده، ولوازمها من الحُبِّ والبُغْض، والعطاء والمنع، والموالاة والمعاداة، والتقريب والإبعاد، وتجريد متابعة رسوله وترك أقوال غيره لقوله (٣)، وترك كل ما خالف ما جاء به، والإعراض عنه، وعدم الاعتداد (٥) به، وتجريد متابعته تجريدًا محضًا بريئًا من شوائب الالتفات إلى غيره، فضلاً عن الشركة بينه وبين غيره، فضلاً عن تقديم قول غيره عليه.

فهذا السبب هو<sup>(۲)</sup> الذي لا ينقطع بصاحبه، وهذه هي النسبة التي بين العبد وبين ربه، وهي نسبة العبودية المحضة، وهي آخِيتُه التي يجول ما يجول<sup>(۷)</sup>، ثم إليها مَرْجعُه.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ١٦٦. ومن قوله «وهي الوصل» إلى هنا ساقط من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) من ط.

<sup>(</sup>٣) «لقوله» ساقط من ط.

<sup>(</sup>٤) «كل» ساقط من ط.

<sup>(</sup>٥) ط: «الاعتناء».

<sup>(</sup>٦) ط: «هو السبب».

<sup>(</sup>V) d: "yeeb al yeeb".

نَقِّل فُوادَك حيثُ شئت من الهوك

ما الحبُّ إلا للحبيب الأوَّلِ

كم مَسْزِلٍ في الأرضِ يَسْأَلُفُه الفتَى

وحَنِيْنُــــه أبــــدًا لأوَّلِ منــــزلِ(١)

وهذه النسبة هي (٢) التي تنفع العبد، فلا ينفعُه غيرُها في الدُّوْرِ الثلاثة؛ أعني: دار الدنيا، ودار البرزخ، ودار القرار؛ فلا قوامَ له ولا عيشَ ولا نعيمَ ولا فلاحَ إلا بهذه النسبة، وهي السبب الواصل بين العبد وبين الله، ولقد أحسن القائلُ حيث قال (٣):

إذا تَقَطَّعَ حَبْلُ الوَصْلِ بِينَهُمُ فللمحبينَ حَبْلٌ غيرُ مُنقطعِ وإن تَصَدَّع شَمْلُ الوَصْلِ بِينَهُمُ فللمحبينَ شَمْلٌ غير مُنْصَدِع (١)

والمقصود أن الله سبحانه يقطع يوم القيامة الأسباب والعُلق والوصلات التي كانت بين الخلق في الدنيا كلها، ولا يبقى إلا السبب والوصلة التي بين العبد وبين ربّه فقط، وهو سبب العبودية

<sup>(</sup>۱) هما لأبي تمام في ديوانه (٤/ ٢٥٣) والبيان والتبيين (٣/ ٣١٣) وأخبار أبي تمام للصولي (ص ٢٠٤). والأول في الصناعتين (ص ٢٠٤) والخصائص (٢/ ١٧١) والموازنة للآمدي (ص ٢٠) ودلائل الاعجاز (ص ٤٩٥). وهما بلا نسبة في العقد الفريد (٣/ ٤٧٠) .

<sup>(</sup>٢) ط: «هي النسبة». . .

<sup>(</sup>٣) الحيث قال» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٤) ذكرهما المؤلف في روضة المحبين (ص ٢٨٠).

المحضة التي لا وجود لها ولا تَحَقَّقُ (۱) إلا بتجريد متابعة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم، إذ هذه العبودية إنما جاءت على ألسنتهم، وما عُرِفَتْ إلا بهم، ولا سبيل إليها إلا بمتابعتهم، وقد قال تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَكُ هَبَاءً مَّنْ أُورًا ﴿ ) (۱).

فهذه الأعمال<sup>(٣)</sup> التي كانت في الدنيا على غير سُنة رُسُلِه وطريقتِهم ولغير وجهِه، يجعلها الله هباءً منثورًا، لا ينتفع منها صاحبها بشيء أصلاً؛ وهذا من أعظم الحسرات على العبد يوم القيامة أن يَرى سَعْيَه كلَّه ضائعًا لم ينتفع منه بشيء، وهو أحوج ما كان العامل إلى عمله، وقد سَعِدَ أهلُ السَّعي النافع بسعيهم.

### فصل

فهذا حكم الأتباع<sup>(٤)</sup> الأشقياء، فأما الأتباع<sup>(٥)</sup> السُّعَدَاء فنوعان:

أَتَبَاعٌ لَهُم حَكُمُ الاستقلال، وهم الذين قال الله عز وجل فيهم: ﴿ وَٱلسَّنبِقُونَ اللهُ عَنْهُمُ الْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ وَاللَّذِينَ ٱلتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَخِيلَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) ط: اتحقيقا.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) ط: «هي أعماله».

<sup>(</sup>٤) ط: «أتباع».

<sup>(</sup>٥) ط: «أتباع».

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة: ١٠٠.

فهؤلاء هم الشعداء الذين ثبت لهم رضى الله عنهم، وهم أصحاب رسول الله على وكل من تبعهم بإحسان، وهذا يَعُمُّ كل من اتبعهم بإحسان وهذا يَعُمُّ كل من اتبعهم بإحسان (۱) إلى يوم القيامة، ولا يختص فلك بالقرن الذين رأوهم فقط، وإنما خُص التابعون (۲) بمن رأى (۱) الصحابة تخصيصًا عُرفيًا؛ ليتميزوا به عمن بعدهم فقيل: التابعون مطلقًا لذلك القرن فقط، وإلا فكل من سلك سبيلهم فهو من التابعين لهم بإحسان، وهو ممن رضي الله عنهم ورضوا عنه (١).

وقيَّد سبحانه هذه التبعية بأنها تبعية [بإحسان، ليست مُطلقة فت عيره، ولكن فتحصُل بمجرد النسبة والاتباع في شيء والمخالفة في غيره، ولكن تبعية] مصاحبة للإحسان؛ فإن الباء هنا(٦) للمصاحبة. والإحسان في المتابعة شرطٌ في حصولِ رضَى اللهِ عنهم وجنّاتِه.

وقال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيَّةِ نَرَسُولًا مِنْهُمْ يَشَلُواْ عَلَيْهِمْ اَلْكِلِهِ وَالْكِيهِمْ وَلِيَالِهِمْ وَلَيْلِهِمْ وَلِيَكِيمُ وَالْحِينَ وَالْحِينَ وَالْحِينَ وَالْحِينَ فَاللَّهُ مَا لَكُولُ مِنْ فَبَلُّ لَفِي ضَلَالِ ثَمِينٍ فَي وَوَاخِينَ وَيُرَكِّهِمْ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَلَا كَانُواْ مِن قَبْلُ اللَّهِ يُوْرِينِهِ مَن يَشَامُ وَاللَّهُ ذُو مِنْهُمْ لَمَا يَلْحَقُواْ بِهِمْ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ فَاللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهِ يُوْرِينِهِ مَن يَشَامُ وَاللَّهُ ذُو مَنْهُمْ لَا اللَّهِ يُؤْرِينِهِ مَن يَشَامُ وَاللَّهُ ذُو اللَّهُ مُولِلَّا اللَّهِ يَوْرِينِهِ مِن يَشَامُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهِ يَوْرِينِهِ مِن يَشَامُ وَاللَّهُ مُولِيلًا لِللَّهِ يَوْرِينِهِ مِن يَشَامُ وَاللَّهُ مُولِيلًا لِهُ مِنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ يَشَامُ وَاللَّهُ مُولِيلًا مُنْ اللَّهِ يَوْرِينِهِ مِنْ يَشَامُ وَاللَّهُ مَنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّهُ فَيْعَالِمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَمِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَالِهُ مُنْ أَلِيلًا مُعْلِيمِ لَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّهُ مِنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّا مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَوْلُولُونُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَنْ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلِيلًا لِمُنْ أَلَالَا مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّا مُنْ مُنْ أَلِهُ مُنْ أَلِيلًا مُنْ أَلِيلًا مُنْ أَلِيلًا مُنْ أَلِيلًا مُنْ مُنْ أَلِهُ مُنْ أَلِيلًا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلِهُ مُنْ أَلِهُ مُنْ أَلِهُ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَالِهُ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلِمُ مِنْ أَلِمُ مُنْ أَلِهُ مُنْ أَلِمُ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلِهُ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَا مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلَا مُنْ أَلَا مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلِمُ مُنْ أَلِي مُنْ مُنْ أُلِمُ مُ

<sup>(</sup>١) «وهذا. . . بإحسان» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) ط: «التابعين».

<sup>(</sup>٣) ط، ق: «رأوا».

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «رضي الله عنه ورضي عن الله».

<sup>(</sup>٥) سقط من الأصل، وزيد من ط، ق.

<sup>(</sup>٦) ط: «ههنا».

<sup>(</sup>٧) سورة الجمعة: ٢\_٤.

فالأولون هم الذين أدركوا رسول الله على وصحبوه. والآخرون الذين لم يلحقوا بهم هم كل من بَعْدَهم على منهاجهم إلى يوم القيامة، فيكون التَّانُّر وعَدَمُ اللَّحاق بهم في الزمان.

وفي الآية قول آخر: إن المعنى لم يلحقوا بهم (١) في الفَضْل والمرتبة (٢)، بل هم دونهم فيكون عدم اللحاق في الرتبة.

والقولان كالمتلازمَيْن؛ فإنَّ مَن بعدَهم لا يلحقون بهم لا في الفضل ولا في الزمان، فهؤلاء الصنفان هم السُّعَداء.

وأما من لم يَقْبَلْ هُدى اللهِ الذي بُعث به رسوله، ولم يَرْفَعْ به رأسًا، فهو من الصنف الثالث، وهم ﴿ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلنَّوْرَائَةَ ثُمَّ لَمْ يَعْمِلُوهَا﴾ (٣).

وقد ذكر النبي على أقسام الخلائق بالنسبة إلى دعوته وما بعثه الله به أنه [من الهدى] في قوله على: «مَثلُ ما بعثني الله به من الهدى والعلم: كمثلِ غيثٍ أصاب أرضًا؛ فكانت منها طائفة طبّة قبلَتِ الماء؛ فأنبتتِ الكلا والعُشْبَ الكثير، وكانَ منها أجادِب أمسكتِ الماء؛ فسقَى الناسُ وزرَعُوا، وأصاب طائفة أخرى إنما هي قيْعَان لا تُمسكُ ماء ولا تُنبتُ كلاً، فذلك مَثلُ من فقه في دين الله،

<sup>(</sup>١) "بهم في الزمان... بهم» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٢) ط: «الرتبة».

<sup>(</sup>٣) سورة الجمعة: ٥.

<sup>(</sup>٤) زيادة من ط، ق.

<sup>(</sup>ه) ط، ق: «كانت».

ونَفَعَه (۱) ما بعثني الله به، ومَثلُ من لم يَرْفَعْ بذلك رأسًا، ولم يَقبلْ هُدى الله الذي أُرسِلْتُ به (۲).

فَشَبَّه عَلَيْ العِلْمَ الذي جاء به بالغيث؛ لأن كلَّا منهما سببُ الحياة، فالغيث سببُ حياة الأبدان، والعلم سبب حياة القلوب.

وشَبَّه القلوبَ القابلةَ للعلم بالأرض القابلة للغيث؛ كما شبّه سبحانه القلوب (٣) بالأودية في قوله تعالى: ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآ مَآ مَا مَا مَا سُالَتُ أَوْدِيَةُ إِهَدَرِهَا ﴾ (٤).

وكما أن الأرضين ثلاثة بالنسبة إلى قبول الغيث:

إحداها: أرضٌ زكيَّةٌ قابلةٌ للشُّرب<sup>(٥)</sup> والنبات؛ فإذا أصابها الغيثُ ارتَوَتْ منه، ثمَّ أنبتتْ (٦) من كل زوج بهيج.

فهذا (٧) مثل القلب الزَّكي الذَّكي؛ فهو يقبل العلم بذكائه، ويُثْمِرُ فيه وجوه الحكم ودين الحق بزكائه؛ فهو قابلٌ للعلم، مُثْمِرٌ لموجبِه وفقهِه وأسرارٍ معادنِه.

<sup>(</sup>١) ط: «الدين فنفعه»..

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٩) ومسلم (٢٢٨٢) من حديث أبي موسى الأشعري.

<sup>(</sup>٣) ﴿وشبَّه . . . القلوبِ ساقطة من ط، ق .

<sup>(</sup>٤) سورة الرعد: ١٧.

<sup>(</sup>٥) ط، ق: «للشراب».

<sup>(</sup>٦) ط: "يثمر النبت". ٠

<sup>(</sup>V) ط، ق: «فذلك».

والثانية: أرضٌ صلبة قابلة لثبوت الماء (١) فيها وحفظه، فهذه ينتفع الناس بورودها (٢) والسَّقْي منها والازدراع.

وهذا (٣) مَثَلُ القلب الحافظ للعلم، الذي يحفظه كما سمعه، ولا تَصَرُّفَ له فيه ولا استنباط (٤)، بل له الحفظ المجرد، فهو يؤدي كما سمع، وهو من القسم الذين (٥) قال فيهم (٦) النبي عَيْنُ : «فَرُبَّ حامل فقه إلى من هو أفقه منه، وَرُبَّ حامل فقه غيرُ فقيه» (٧).

فالأول مثل (^) الغني التاجر الخبير بوجوه المكاسب والتجارات؛ فهو يكسب بماله ما شاء.

والثاني مثل الغني الذي لا خِبرة له بوجوه الربح والكسب<sup>(٩)</sup>، ولكنه حافظٌ لمالِه، لا يُحسِنُ التصرفَ والتقلُّبَ فيه.

<sup>(</sup>۱) ط: «ما».

<sup>(</sup>٢) ط: «تنفع الناس لورودها».

<sup>(</sup>٣) ط: «وهو».

<sup>(</sup>٤) ط: «استنبط».

<sup>(</sup>٥) ط: «الذي».

<sup>(</sup>٦) «فيهم» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>۷) أخرجه أحمد (٥/ ١٨٣) والدارمي (٢٣٥) وأبو داود (٣٦٦٠) والترمذي (٢٦٥) وابن ماجه (٤١٠٥) عن زيد بن ثابت، وصححه الحافظ ابن حجر وغيره. وفي الباب عن ابن مسعود وجبير بن مطعم وأبي الدرداء وأنس وغيرهم، وهو حديث متواتر. وقد جمع الشيخ عبدالمحسن بن حمد العباد طرقه في جزء، ودرسها رواية ودراية.

<sup>(</sup>A) ط: «كمثل».

<sup>(</sup>٩) ط، ق: «المكسب».

والأرض الشالشة أرض قاعٌ؛ وهو المستوي الذي لا يقبل النبات، ولا يُمسك ماءً، فلو أصابها من المطر ما أصابها لم تُنتَفِعُ بشيء منه.

فهذا مثل القلب الذي لا يقبل العلم ولا(١) الفقه والدراية فيه (٢)، وإنما هو بمنزلة الأرض البَوَارِ التي لا تُنبِتُ ولا تَحفظ الماءَ، وهو مثل الفقير الذي لا مال له، ولا يُحسِنُ يُمسِكُ مالاً.

فالأول عالمٌ مُعَلّمٌ، داعٍ إلى الله على بصيرة، فهذا من ورثة الرُّسُل.

والثاني حافظٌ مُؤَدِّ لما سَمِعَه، فهذا يَحْمِلُ إلى غيره (٣) ما يَتَّجِرُ به المحمولُ إليه ويستثمر.

والثالث لا هذا ولا هذا، فهو الذي لم يقبل هُدى الله، ولا رَفَعَ (٤) به رأسًا.

فاستوعب (٥) هذا الحديثُ أقسامَ الخَلْقِ في الدعوة النبوية ومنازلهم، منها قسمان سعيدان، وقسمٌ شقي (٦).

<sup>(</sup>١) «لا» ساقطة من ط. ·

<sup>(</sup>٢) «فيه» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٣) ط: «لغيره».

<sup>(</sup>٤) ط: «لم يرفع».

<sup>(</sup>۵) ق: «فيستوعب».

<sup>(</sup>٦) ط: «منها قسمان قسم سعيد وقسم شقي». وهو خطأ.

### فصل

وأما النوع الثاني من الأتباع السُّعَداء (١): فهم أتباع المؤمنين من ذريتهم، الذين لم يثبت لهم حكم التكليف في دار الدنيا، وإنما هم مع آبائهم تَبَعٌ لهم. قال الله تعالى فيهم: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلْبَعَنْهُمْ 

دُرِيَّنُهُم بِإِيمَنِ ٱلْحُقَنَا بِهِم دُرِيَّنَهُمْ وَمَا ٱلنَّنَهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَيَّع كُلُّ أَمْرِيمٍ عِا كَسَبَ 
رَهِينٌ ١٤٠٠.

أخبر سبحانه أنه ألحق الذُّرية بآبائهم في الجنة، كما أَتْبَعَهم إياهم في الإيمان، ولما كان الذُّرية لا عَمَلَ لهم يستحقون به تلك الدرجات قال تعالى: ﴿ وَمَا أَلْنَنَهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن عَمَلِهِم مِّن عَمَلِهِم مِن مَّيَّ عَهِم الله والضمير عائد إلى الذين آمنوا؛ أي: وما نَقَصْناهم شيئًا من عملهم، بل رفعنا ذريتهم إلى درجاتهم، مع توفيتهم أجور أعمالهم؛ فليست منزلتهم منزلة من لم يكن له عمل، بل وفيناهم أجورهم، وألحقنا بهم ذرياتهم " فوق ما يستحقونه (٤) من أعمالهم.

ثم لما كان هذا الإلحاق في الثواب والدرجات فضلاً من الله، فرُبما وقع في الوهم أن إلحاق الذريةِ أيضًا حاصلٌ بهم (٥) في حكم

<sup>(</sup>١) «السعداء» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) سورة الطور: ٢١.

<sup>(</sup>٣) ط: «ذريتهم».

<sup>(</sup>٤) ط: «يستحقون».

<sup>(</sup>a) ط: «لهم».

العدل، فإذا (١) اكتسبوا سيئات أوجبت عقوبة، كان كل عامل رهينًا بكسبه لا يتعلق بغيره منه (٢) شيء.

فالإلحاق المذكور إنما هو في الفضل والثواب لا في العدل والعقاب، وهذا ونحوه (٢) من أسرار القرآن وكنوزه، التي يختص (١) الله بفهمها من شاء.

فقد تضمنت هذه الآيات أقسامَ الخلائقِ كلهم سعدائهم وأشقيائهم: السعداء المتبوعين (٥) والأتباع، والأشقياء المتبوعين والأتباع.

فعلى العاقل الناصح لنفسه أن ينظر من أيِّ الأقسامِ هو، ولا يغترَّ بالعادة ويُخْلِدَ إلى البطالة.

فإن كان من قسم سعيد انتقل منه (٧) إلى ما فوقَه، وبذل جهده، والله ولى التوفيق والنجاح.

وإن كان من قسم شقي انتقل منه إلى القسم السعيد في زمن الإمكان، قبلَ أن يقول: ﴿ يَكَنَّتَنِي الشَّخَدْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>۱) ط: «فلما».

<sup>(</sup>Y) «منه» ساقطة من طر

<sup>(</sup>٣) ط، ق: النوعا.

<sup>(</sup>٤) ق: «يخص».

<sup>(</sup>٥) في الأصل: «المتبوغون».

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «المتبوعون».

<sup>(</sup>V) المنه الساقطة من ط.

<sup>(</sup>٨) سورة الفرقان: ٧٧.

# فصل

والمقصود بهذا أن من أعظم التعاون على البرِّ والتقوى التعاون على سفر الهجرة إلى الله ورسوله (١)، باليد واللسان والقلب، مساعدة، ونصيحة (٢)، وتعليمًا، وإرشادًا، ومودةً.

ومن كان هكذا مع عباد الله كان الله (٣) بكل (٤) خير إليه أسرع، وأقبلَ الله ُ إليه بقلوب عباده، وفتحَ على قلبه أبوابَ العلم، ويسَّره لليسرى. ومن كان بالضد فبالضدِّ، ﴿ وَمَارَبُّكَ بِظَلَّكِمِ لِلْعَبِيدِ ﴿ إِنَّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

فإن قلت: فقد<sup>(٦)</sup> أشرت إلى سفرٍ عظيم وأمر جسيمٍ، فما زادُ هذا السَّفرِ وما طريقُه وما مَركبُه؟

قلت: زَادُه العلمُ الموروث عن (٧) خاتم الأنبياء عَلَيْه، ولا زاد له سواه؛ فمن لم يحصل (٨) هذا الزاد فلا يخرج من بيته، وليقعد مع الخالفين. فرفقاء التخلُف (٩) البطّالون أكثر من أن يُحْصَوا، فله

<sup>(</sup>١) ط: «الرسول».

<sup>(</sup>٢) ط: «المساعدة والنصيحة».

<sup>(</sup>٣) «كان الله» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٤) ط: «فكل».

<sup>(</sup>٥) سورة فصلت: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) ط، ق: اقده.

<sup>(</sup>V) ط: «من».

<sup>(</sup>A) ق: «لم يجد».

<sup>(</sup>٩) ط: «المتخلف».

أسوةٌ بهم، ولن ينفعه هذا التأسي يوم الحسرة شيئًا كما قال تعالى: ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ ٱلْيَوْمَ إِذ ظَلَمَتُمَ أَنَكُمْ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّا اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

فقطع اللهُ سبحانه انتفاعَهم بتأسِّي بعضهم بعضًا (٢) في العذاب؛ فإن مصائب الدنيا إذا عمّت صارت مَسْلاة، وتأسَّى بعضُ المُصَابِين ببعض؛ كما قالت الخنساء (٣):

فلو لا (٤) كثرةُ الباكينَ حَولي على إخوانِهم لقَتَلْتُ نَفسي وما يَبكُون مثلَ أخي ولكن أُسَلِّي النَّفسَ عنهم بالتأسِّي

فهذا الروح الحاصل من التأسي معدومٌ بين المشتركين في العذاب يومَ القيامة.

وأما طريقُه: فهو بذل الجهد، واستفراغ الوسع، فلن أن يُنَالَ بالمُنَى، ولا (٦) يُدَرَك بالهُورَيْنا (٧)، وإنما كما قيل:

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) ط، ق: «ببعض».

 <sup>(</sup>٣) البيتان من قصيدة لها في ديوانها (ص ٨٤، ٨٥) وأمالى القالي (٢/ ١٦٣).
 وبعضها في الكامل للمبرد (١/ ٢١) وزهر الآداب (٢/ ٩٢٩) والخصائص
 (٢/ ١٧٥) وشرح المقامات للشريشي (٢/ ١٧٢).

<sup>(</sup>٤) ط، ق: «ولولا».

<sup>(</sup>٥) ط: «فلا».

<sup>(</sup>٦) ط: الن.

<sup>(</sup>٧) ق: «بالهوى» تحريف.

فَخُضْ غَمَراتِ الموتِ وَاسْمُ إلى العُلاَ

لكي تُدرِكَ العِزَّ الرفيعَ الدعائم

فلا خيرَ في نفسِ تَخافُ من الرَّدَى

ولا هِمَّةٍ تَصْبُو إلى لَومِ لائسمِ

ولا سبيلَ إلى ركوب هذا الظهر إلا بأمرين:

أحدهما: أن لا يَصْبُو في الحق إلى لَومةِ (١) لائم؛ فإن اللوم يُدرِكُ الفارسَ؛ فيَصْرَعُه عن فرسِه، ويَجعلُه طَرِيْحًا (٢) في الأرض.

والثاني: أن تَهُونَ عليه نفسُه في الله؛ فيقدم حينئذ ولا يخاف الأهوال، فمتى خافتِ النَّفسُ تأخرتُ وأحجمتْ، وأحلدتُ إلى الأرض.

ولا يَتِمُّ له هذان الأمران إلا بالصبر؛ فمن صبر قليلاً صارت تلك الأهوال ريحًا رَخَاءً في حقه تَحمِلُه بنفسها إلى مطلوبه، فبينما هو يخاف منها، إذْ صارتْ أعظمَ أعوانِه وخَدَمِه، وهذا أمر لا يعرفه إلا من دخل فيه.

وأما مَركَبُه: فصِدْقُ اللَّجَأَ إلى الله، والانقطاع إليه بكلِّيته، وتحقيق الافتقار إليه من كل<sup>(٣)</sup> وجه، والضراعة إليه، وصدق

<sup>(1)</sup> d: «lea».

<sup>(</sup>۲) ط: «صریعا».

<sup>(</sup>٣) ط، ق: «بكل».

التوكل عليه، والاستعانة به، والانطراح بين يديه كالإناء (۱) المَثْلُوم المكسور الفارغ الذي لا شيء فيه، يتطلع إلى قَيِّمِه ووَلِيَّه أن يَجْبُره (۲)، ويَلُمَّ شَعَتَه، ويُمِدَّه من فضلِه ويستره، فهذا الذي يُرجَى له أن يتولى الله هدايتَه، وأن يَكشِفَ له ما خفي على غيره من طريق هذه الهجرة، ومنازلها.

### فصل

ورأس مال (٣) الأمر وعموده في ذلك إنما هو: دوامُ التفكر وتدبر آيات القرآن (٤)، بحيث (٥) يستولي على الفكر، ويَشْغَل القلب، فإذا صارت معاني القرآنِ مكانَ الخواطرِ من قلبه وهي الغالبة عليه، بحيث يصير إليها مَفْزَعُه ومَلْجَوُّه، تَمَكَّنَ حينئذِ الإيمانُ من قلبه (٢)، وجلس على كرسيه، وصار له التصرف، وصار له الإيمانُ من قلبه (٢)، وجلس على كرسيه، وصار له التصرف، وسار هو الآمر (٧) المطاع أمره؛ فحينئذ يستقيم له سَيْرُه، ويتضح له الطريق، وتراه ساكنًا وهو يُبارِي الريحَ: ﴿ وَتَرَى الْجِبَالَ تَعْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِي الطريق، وتراه ساكنًا وهو يُبارِي الريحَ: ﴿ وَتَرَى الْجِبَالَ تَعْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِي السَّمَابُ الله السَّمَابُهُ الله السَّمَابُهُ الله الله الله الله المنظاع أمره؛

<sup>(</sup>۱) ط: «انطراح».

<sup>(</sup>٢) ط: «يجده».

<sup>(</sup>٣) «مال» ساقط من ط.

<sup>(</sup>٤) ط، ق: «الله».

<sup>(</sup>٥) ط، ق: احيث،

<sup>(</sup>٦) «وهي الغالبة . . . قلبه ، ساقطة من ط ، ق .

<sup>(</sup>٧) ط، ق: «الأمير».

<sup>(</sup>٨) سورة النمل: ٨٨.

## فصل

فإن قلت: إنك قد أشرتَ إلى مقام عظيم فافتَحْ لي بابَه، واكشفْ لي حِجابَه، وكيف تَدَبُّرُ القرآن وتفهُّمُه (۱) والإشرافُ على عجائبِه وكنوزِه؟ وهذه تفاسير الأئمة بأيدينا، فهل في البَيْنِ غيرُ ما ذكروه؟

قلت: سأضرب لك أمثالاً تحتذي عليها، وتجعلها إمامًا لك في هذا المقصد.

قال الله تعالى: ﴿ هَلْ أَنْنَكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمْ أَقَالُ سَلَمٌ قَوْمٌ مُّنَكُرُونَ ﴿ فَلَا أَشَالِهِ عَلَيْهِ فَعَالُواْ سَلَمْ أَقَالُ سَلَمٌ قَوْمٌ مُّنَكُرُونَ ﴿ فَلَا إِلَى آهَلِهِ عَلَيْهُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ ﴿ الْعَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ ﴿ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ ﴿ الْعَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُو

فعهدي بك إذا قرأت هذه الآيات<sup>(٣)</sup>، وتطلَّعتَ إلى معناها وتدبرتَها؛ فإنما تطلع منها على أن الملائكة أتوا إبراهيم في صورة أضياف<sup>(٤)</sup> يأكلون، وبَشَّروه بغلام عليم، وأن امرأته عَجبتْ من ذلك؛ فأخبرتها الملائكة أن الله قال ذلك، ولم يجاوز<sup>(٥)</sup> تدبرك غير ذلك.

<sup>(</sup>١) ق: «فهمه».

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات: ٢٤\_ ٣٠.

<sup>(</sup>٣) ط: «الآية».

<sup>(</sup>٤) ط: «الأضياف».

<sup>(</sup>٥) ط: «يتجاوز».

فاسمع الآن بعض ما في هذه الآيات من الأسرار (١). وكم قد تضمنت من أنواع (٢) الثناء على إبراهيم؟ وكيف جمعت آداب (٣) الضيافة وحقوقها؟

وكيف يُراعَى الضيفُ (٤)؟

وما تضمنت من الرد على أهل الباطل من الفلاسفة والمعطلة. وكيف تضمنت عَلَمًا عظيمًا من أعلام النبوة (٥)؟

وكيف تضمنت جميع صفاتِ الكمال، التي مَرَدُّها(٦) إلى العلم و الحكمة؟

وكيف أشارت إلى دليل إمكان المعاد بألطف(٧) إشارة وأوضحها، ثم أفصحت بوقوعه؟

وكيف تضمنت الإخبار عن عدل الرب وانتقامه من الأمم المكذِّبة؟

<sup>(</sup>١) انظر بعض ما هنا في «الكشاف» (٤/ ٢٩- ٣٠) وتفسير الرازي (٢٨/ ٢١٠-٢١٤) و «جلاء الأفهام» للمؤلف (ص ٣٩٤\_ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٢) «أنواع» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٣) «آداب» ساقطة من ط.

<sup>«</sup>وكيف يراعى الضيف» ساقطة من ط. (٤)

<sup>(</sup>٥) الوكيف. . . النبوة الساقطة من ق.

<sup>(</sup>٦) ط: «ردها».

<sup>(</sup>٧) في الأصل: «ألطف».

وتضمنتْ ذكرَ الإسلامِ والإيمانِ والفرقَ بينهما.

وتضمنت بقاء آيات الرب الدالة على توحيدِه، وصِدْقِ رسله، وعلى اليوم الآخر.

وتضمنتُ أنه لا ينتفع بهذا كله إلا من في قلبه خوفٌ من عذاب الآخرة، وهم المؤمنون بها، وأما من لا يخاف الآخرة ولا يؤمن بها، فلا ينتفع بتلك الآيات.

فاسمع الآن بعض تفاصيل(١) هذه الجملة:

قال الله تعالى: ﴿ هَلَ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ هَلَ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ ﴾ افتتح الله سبحانه القصة بصيغة موضوعة للاستفهام، وليس المراد به (۲) حقيقته من الاستفهام (۳). ولهذا قال بعض الناس (٤): إن «هل» في مثل هذا الموضع بمعنى «قد» التي تقتضي التحقيق.

ولكن في ورود الكلام في مثل هذا الاستفهام سر لطيف، ومعنى بديع، فإن المتكلم إذا أراد أن يخبر مخاطبه (٥) بأمر عجيب ينبغي الاعتناء به، وإحضار الذهن له، صَدَّرَ له الكلام بأداة تُنبَّه (٢) سمعَه وذهنه للخبر، فتارة يُصدِّره بـ«ألا»، وتارة يُصدِّره بـ«هل»، [فيقول: هل علمت ما كان من كيت وكيت؟ إما مُذكّرًا به، وإما

<sup>(</sup>١) في الأصل: «تفصيل».

<sup>(</sup>٢) ط: «بها».

<sup>(</sup>٣) ط: «حقيقة الاستفهام».

<sup>(</sup>٤) انظر «تأويل مشكل القرآن» (ص ٥٣٨).

<sup>(</sup>٥) ط: «المخاطب».

<sup>(</sup>٦) ط: «بأداة الاستفهام لتنبيه».

واعظًا له مخوِّفًا](۱)، وإما منبِّهًا على عظمةِ ما يُخْبَر به، وإما مقرِّرًا له.

فقوله تعالى: ﴿ هَلْ أَنْكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴿ ﴾ (٢) ، و﴿ ﴿ وَهَلْ أَتَنْكَ نَبُوُّا اللَّهُ حَدِيثُ الْغَنْشِيَةِ ﴿ ﴾ (٤) ، و﴿ هَلْ أَنْكَ حَدِيثُ الْغَنْشِيَةِ ﴿ ﴾ (٤) ، و﴿ هَلْ أَنْكَ حَدِيثُ صَيْفٍ إِبْرَهِمَ الْمُكْرَمِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ (٥) متضمن لتعظيم هذه القصص ، والتنبيه على تدبرها ، ومعرفة ما تضمنته .

وفيه (٦٠) أمر آخر، وهو التنبية على أن إتيان هذا إليك عَلَمٌ من أعلام النَّبوة؛ فإنه من الغيب الذي لا تعلمه أنت ولا قومك، فهل أتاك من غير إعلامنا وإرسالنا وتعريفنا أم لم يأتك إلا مِنْ قِبَلِنَا؟

فانظر ظهور هذا الكلام بصيغة الاستفهام، وتأمل عِظَمَ موقعه في ذروتها العليا.

وقوله: ﴿ ضَيْفِ إِبْرَهِمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾ متضمن لثنائه على خليله إبراهيم؛ فإن في ﴿المكرمين﴾ قولين (^):

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل.

<sup>(</sup>۲) سورة النازعات: ۱۵.

<sup>(</sup>٣) سورة ص: ٢١.

<sup>(</sup>٤) سورة الغاشية: ١.

<sup>(</sup>٥) سورة الذاريات: ٢٤.

<sup>(</sup>٦) ط: «فقيه».

<sup>(</sup>٧) ط: «من».

<sup>(</sup>٨) في الأصل: «قولان».

أحدهما: إكرام إبراهيم لهم؛ ففيه مدح له(١) بإكرام الضيف.

والثاني: أنهم مكرمون عند الله؛ كقوله: ﴿ بَلْ عِبَادُ مُكُرَمُونِ ﴿ بَلْ عِبَادُ مُكْرَمُونِ ﴿ بَلْ عِبَادُ مُكْرَمُونِ ﴿ إِنَّا لَهُ عَلَيْهُ وَمَدَّحُهُ } إذ جعل ملائكته المكرمين أضيافًا له.

فعلى كلا التقديرين فيه مدح لإبراهيم.

وقوله تعالى: ﴿ فَقَالُوا سَلَما قَالَ سَلَمْ ﴾ متضمن لمدح (٣) آخر لإبراهيم حيث ردَّ عليهم أحسنَ مما حَيَّوه به؛ فإن تحيتهم باسم منصوب متضمن لجملة فعليَّة، تقديره: سلَّمنا عليك سلامًا، وتحية إبراهيم لهم باسم مرفوع متضمن لجملة اسميّة، تقديره: سلامٌ ثابتٌ أو دائم أو مستقرُّ عليكم. ولا ريبَ أن الجملة الاسمية تقتضي الثبوت واللزوم، والفعلية تقتضي التجدد والحدوث؛ فكانت تحية إبراهيم أكملَ وأحسنَ (٤).

ثم قال: ﴿ قُومٌ مُّنكَرُونَ ۞ ﴾، وفي هذا من حُسْنِ مخاطبة الضيف والتذمُّم منه (٥) وجهان من المدح:

<sup>(</sup>١) ط: المدح إبراهيم».

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء: ٢٦.

<sup>(</sup>٣) ط: «بمدح».

<sup>(</sup>٤) انظر «التبيان في علم البيان» لابن الزملكاني (ص ٥٠- ٥١). وردّ عليه أبو المطرف أحمد بن عميرة في «التنبيهات على ما في التبيان من التمويهات» (ص ٦٦- ٦٧)، ولم يُسلّم بهذا الفرق.

<sup>(</sup>٥) ط: «فيه».

أحدهما: أنه حذف المبتدأ، والتقدير أنتم منكرون، فتذمّم منهم، ولم يُواجِهُهم بهذا الخطاب لما فيه من بعض الاستيحاش، بل قال: ﴿قَوْمٌ مُنَكَرُونَ ﴿ مَنَ ﴿ وَلا ريب أن حذف المبتدأ في هذا من محاسن الخطاب (١) ، وكان النبي عَلَيْهُ لا يُواجِهُ أحدًا بما يكرهُه، بل يقول: «ما بالُ أقوام يقولون كذا، ويفعلون كذا» (٢).

والثاني: قوله ﴿ فَرَّمُّ مُنكَرُونَ ﴾؛ فحذف فاعل الإنكار، وهو الذي كان أنكرهم؛ كما قال تعالى في موضع آخر: ﴿ نَكِرَهُمُ ﴿ (٣) ، ولا ريب أن قوله: ﴿ مُنكُرُونَ ﴿ أَلُطْفُ مِن أَن يقول: أَنكرتُكم.

وقوله: ﴿ فَرَاغَ إِلَىٰ أَهْلِهِ فَجَآءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴿ فَقَرَّبُهُ ۖ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴿ ﴾ متضمنٌ وجوهًا من المدح، وآداب الضيافة، وإكرام الضيف:

منها: قوله ﴿ فَرَاغَ إِلَىٰ آهَلِهِ ﴾، والروغانُ: الذهاب في سرعة (٤) واختفاء، وهو يتضمن المبادرة إلى إكرام الضيف، والاختفاءُ ترك

<sup>(</sup>١) "بل قال . . . الخطاب " ساقطة من ط .

<sup>(</sup>٢) وردت أحاديث كثيرة بهذا الأسلوب، مثل قوله ﷺ: "ما بالُ أقوام يرفعون أبصارهم إلى السفاء في صلاتهم؟ ه. أخرجه البخاري (٧٥٠) عن أنس وقوله: "ما بالُ أقوام يتنزهون عن الشيء أصنعُه؟ ه، أخرجه البخاري (٧٣٠١، ٢٠١١) ومسلم (٣٣٥٦) عن عائشة.

<sup>(</sup>٣) ط: «بسرعة».

<sup>(</sup>٤) ط: «يعرض».

تخجيله وألا يُعرِّضَه (۱) للحياء، وهذا بخلاف من يتثاقل، يَتباردُ على ضيفِه، ثم يبرز بمرأًى منه، ويَحُلُّ صُرَّةَ النفقة، ويَزِنُ ما يأخذ، ويتناول الإناء بمرأى منه، ونحو ذلك مما يتضمن تخجيل الضيف وحياءه، فلفظةُ «راغ» تنفي هذين الأمرين.

وفي قوله: ﴿ إِلَى أَهْلِهِ ﴾ مدحٌ آخر، لما فيه من الإشعار بأن كرامة الضيف مُعَدَّةٌ حاصلةٌ عند أهله، وأنه لا يحتاج أن يَستقرِضَ من جيرانه، ولا يذهب إلى غير أهله، إذْ نُزُلُ (٢) الضيفِ حاصل عندهم.

وقوله: ﴿ فَجَاءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴿ يَتَضمن ثلاثة أنواع من المدح:

أحدها: خدمة ضيفه بنفسه، فإنه لم يرسل به، وإنما جاء به بنفسه (٣).

الثاني: أنه جاءهم بحيوان تام لم يأتهم ببعضه؛ ليتخيروا من أطايب لحمه ما شاءوا.

الثالث: أنه سمين ليس بمهزول، وهذا من نفائس الأموال، ولدُ البقرة السمين، فإنهم يُعْجَبون به، فمن كرمه هان عليه ذَبْحُه وإحضارُه.

<sup>(</sup>١) ط، ق: «قرى».

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «نفسه».

<sup>(</sup>٣) ط: «آداب أخرى».

وقوله: ﴿ إليهم ﴾ متضمن لمدح وأدب آخر (١) ، وهو إحضار الطعام إلى بين أيدي (٢) الضيف ، بخلاف من يُهيِّىءُ الطعام في موضع ، ثم يُقِيم ضيفَه ؛ فيُورِدُه عليه .

وقوله: ﴿ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴿ ﴾ فيه مدحٌ وأدب آخر (٣)؛ فإنه عرض عليهم الأكل بقوله: ﴿ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴿ أَلَا يَكُمُ فَي الطّعام، مؤذنة بالتلطف، بخلاف من يقول: ضعوا أيديكم في الطعام، كلوا، تقدموا، ونحو ذلك.

وقوله: ﴿ فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾؛ لأنه لما رآهم لا يأكلون من طعامه أضمر منهم خوفًا أن يكون منهم (٤) شر؛ فإن الضيف إذا أكل من طعام ربِّ المنزل اطمأنَّ إليه وأنس به، فلما علموا منه ذلك ﴿ قَالُواْ لَا تَعَفَّ وَبَشَّرُوهُ بِعُلَيْمٍ عَلِيمِ ﴿ فَأَلُوا لَا تَعَفَّ وَبَشَّرُوهُ بِعُلَيْمٍ عَلِيمِ ﴿ فَأَلُوا لَا تَعَفَّ وَبَشَّرُوهُ بِعُلَيْمٍ عَلِيمِ ﴿ فَأَلُوا لَا تَعَفَّ وَبَشَّرُوهُ بِعُلَيْمٍ عَلِيمِ ﴿ فَيَ فَي وهذا الغلام إسحاق لا إسماعيل؛ لأن امرأته عَجبَتْ من ذلك، وقالت: عجوز عقيم لا يُولَد لمثلي، فأنى [لي] (٥) بالولد؟ وأما إسماعيل فإنه من سُرِّيته هاجرَ، وكان بحُرَه وأولَ ولدِه، وقد بين سبحانه في سورة هود (١) في قوله تعالى: ﴿ فَبَشَرْنَهُمَ بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَاهِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴿ فَيَ هذه في هذه في قوله تعالى: ﴿ فَبَشَرْنَهُما بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَاهِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴿ فَيَهُ في هذه في قوله تعالى: ﴿ فَبَشَرْنَهُما بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَاهِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴿ فَيَهُ في هذه في قوله تعالى: ﴿ فَبَشَرْنَهُما بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَاهِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ إِلَيْ فَي هذه في قوله تعالى: ﴿ فَبَشَرْنَهُما بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَاهِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ إِلَيْ فَي هذه في قوله تعالى: ﴿ فَبَشَرْنَهُما إِلْمَا فَالِهُ إِلْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهِ اللّهُ فَالْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ إِلَهُ عَلَيْهِ اللّهُ فَي هَا فَعَلَى اللّهُ فَي هذه وقالِهُ عَلَيْهِ الْهُ عَلَيْهُ الْهِ قَلْهُ عَلَيْهِ الْهِ عَلَيْهِ الْهِ الْهُ عَلَيْهِ الْهِ عَلَيْهِ الْهِ عَلَيْهِ الْهِ عَلَيْهِ الْهِ الْهِ الْهِ الْهِ الْهِ الْهُ الْهُ الْمَا الْمَلْكُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ الْمُنْهُ الْهِ الْهَا الْمِلْهُ الْمَا الْمَالِمُ الْهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>١) ط: «يدي».

<sup>(</sup>۲) ط: «آداب أخر».

<sup>(</sup>٣) ط: «معهم».

<sup>(</sup>٤) من ط، ق.

<sup>(</sup>٥) الآلة: ٧١.

<sup>(</sup>٦) ط: «فصكت».

القصةِ نفسها.

وقوله: ﴿ فَأَقِبَلَتِ آمْرَأَتُهُ فِي صَرَّةِ فَصَكَّتَ وَجَهَهَا ﴾؛ فيه بيان ضعف عقل المرأة وعدم ثباتها؛ إذ بادرت إلى النُّدبةِ وصَكِّ (١) الوجهِ عند هذا الإخبار.

وقوله: ﴿ وَقَالَتَ عَبُوزُ عَقِيمٌ ﴿ فَيه حسن أدب المرأة عند خطاب الرجال، واقتصارها من الكلام على ما يتأدى به الحاجة، فإنها حذفت المبتدأ، فلم تقل: أنا عجوز عقيم، واقتصرت على ذكر السبب الدال على عدم الولادة، لم تذكر غيره، وأما في سورة هود فذكرتِ السبب المانع منها ومن إبراهيم، وصرّحتْ بالتعجب (٢).

وقوله: ﴿ قَالُواْ كَذَالِكِ قَالَ رَبُّكِ ﴾ متضمن الإثبات صفة القول [له] (٣٠).

وقوله: ﴿ إِنَّهُ هُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ ﴾ متضمنٌ لإثبات صفة الحكمة والعلم اللذين هما مصدرُ الخلق والأمر، فجميعُ ما خلقه سبحانه صادرٌ عن علمه وحكمته، وكذلك أمره وشرعُه مصدرُه عن علمه وحكمته.

والعلم والحكمة متضمنان لجميع الكمال، فالعلم يتضمن

<sup>(</sup>١) ط، ق: «بالعجب».

<sup>(</sup>٢) من ط.

<sup>(</sup>٣) من ط، ق.

الحياة ولوازم كمالها من القومية، [والقدرة](١)، والبقاء، والسمع، والبصر، وسائر الصفات التي يستلزمها العلم التّام.

والحكمة تتضمنُ كمالَ الإرادة، من (٢) العدل، والرحمة، والإحسان، والجود، والبر، ووَضْع الأشياء مواضعَها على أحسن وجوهها، ويتضمن إرسال الرسل، وإثبات الثواب والعقاب.

كلُّ هذا يُعلَم (٣) من اسمه «الحكيم»، كما هي طريقة القرآن في الاستدلال على هذه المطالب العظيمة بصفة الحكمة، والإنكار على من يزعم أنه خلق الخلق عبثًا أو سُدىً أو باطلاً. فنفسُ (٤) حكمته تتضمن الشرع والقدر، والثواب والعقاب، ولهذا كان أصح القولين أن المعاد يُعلَم بالعقل، وأن السمع ورد بتفصيل ما يدل العقل على إثباته.

ومن تأمل طريقة القرآن وجدها على ذلك، وأنَّ الله سبحانه يَضُرِب لهم الأمثال المعقولة التي تَدلُّ على إمكان المعاد تارةً ووقوعه أخرى، فيذكر أدلة القدرة الدالة على إمكان المقدور (٥)، وأدلة الحكمة المستلزمة لوقوعه.

ومن تأمل أدلَّة المعاد في القرآن وجدها كذلك مُغنِيةً ـ بحمد

<sup>(</sup>١) ط، ق: الو).

<sup>(</sup>Y) d: «العلم».

<sup>(</sup>٣) ط: «فحينئذ صفة».

<sup>(</sup>٤) ط، ق: «المعاد».

<sup>(</sup>٥) ط: «الإنصاف».

الله ومِنَّتِه على عبادِه ـ عن غيرها، كافية شافية مُوصِلةً إلى المطلوب بسرعة، متضمّنة للجواب عن الشُّبَه العارضة لكثير من الناس.

وإن ساعد التوفيقُ من الله كتبتُ في ذلك سفرًا كبيرًا، لما رأيتُ في الأدلة التي أرشد إليها القرآن من الشفاء، والهدى، وسرعة الإيصال<sup>(۱)</sup>، وحسن البيان، والتنبيه على مواضع الشبه والجواب عنها بما ينثلجُ له الصدرُ؛ ويُشْرِقُ<sup>(۲)</sup> معه اليقينُ، بخلاف غيره من الأدلة، فإنها على العكس من ذلك، وليس هذا موضع التفصيل<sup>(۳)</sup>.

والمقصود أن مصدر الأشياء خلقًا وأمرًا (٤) عن علم الرب وحكمته.

واختصت هذه القصة [بذكر]<sup>(٥)</sup> هذين الاسمين لاقتضائها لهما<sup>(٢)</sup>؛ لتعجُّبِ النفوس من تولد مولود بين أبوين لا يُولَد لمثلهما عادة، وخفاء العلم بسبب هذا الإيلاد، وكون الحكمة اقتضت جريانَ هذه الولادة على [غير]<sup>(٧)</sup> العادة المعروفة؛ فذكر في الآية

ط، ق: «یکثر».

<sup>(</sup>٢) ذكر المؤلف بعض هذه الأدلة وتكلم عليها في "إعلام الموقعين" (١/ ١٣٨\_).

<sup>(</sup>٣) ط، ق: «مصدر الخلق والأمر».

<sup>(</sup>٤) من ط، ق.

<sup>(</sup>٥) ط: «الاقتضائها».

<sup>(</sup>٦) من ط، ق.

<sup>(</sup>٧) ط: الهلاك».

اسم العلم والحكمة المتضمن لعلمه سبحانه بسبب هذا الخلق وغايته، وحكمته في وضعه موضعه من غير إخلالٍ بموجب الحكمة.

ثم ذكر سبحانه قضة الملائكة في إرسالهم لإهلاك<sup>(۱)</sup> قوم لوط، وإرسال الحجارة المسوَّمة عليهم، وفي هذا ما يتضمن تصديق رسله وإهلاك المكذِّبين لهم، والدلالة على المعاد والثواب والعقاب؛ لوقوعه عيانًا في هذا العالم، وهذا من أعظم الأدلة الدالة على صدق رسله وصحة (۱) ما أخبروا به عن ربهم.

ثم قال: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَا وَجَدَّنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَا السِرِّ اقتضاه الكلام؛ المُسْلِمِينَ الإسلام والإيمان هنا لسرِّ اقتضاه الكلام؛ فإن الإخراج هنا عبارة عن النجاة، فهو إخراج نجاةٍ من العذاب، ولا ريب أن هذا مختصرٌ بالمؤمنين المتبعين للرسل ظاهرًا وباطنًا.

وقوله: ﴿ فَاوَجَدْنَا فِهَا غَيْرَ بَيْتِ مِّنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ لَمَا كَانَ الْمُوجُودُونَ ( \* ) من المخرجين أوقع اسم الإسلام عليهم ؛ لأن امرأة لوط كانت من أهل هذا البيت، وهي مسلمةٌ في الظاهر، فكانت في البيت الموجودين لا في القوم الناجين. وقد أخبر الله سبحانه عن خيانة امرأة لوط،

<sup>(</sup>۱) : «لصحة».

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات: ٣٥ ٣٦.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «الموجودين».

<sup>(</sup>٤) في الأصل: "قومه".

وخيانتُها أنّها كانت تدلُّ قومَها (١) على أضيافِه وقَلْبُها معهم، وليست خيانة فاحشةِ، فكانت من أهل البيت المسلمين ظاهرًا، وليست من المؤمنين الناجين.

ومن وَضَع دلالاتِ<sup>(۲)</sup> القرآن وألفاظه مواضعها، تبينَ له من أسرارِه وحِكَمِه ما يَهُزُّ<sup>(۳)</sup> العقول، ويعلم معه تنزُّلَه (٤) من حكيم حميد.

وبهذا خرج الجواب عن السؤال المشهور، وهو أن الإسلام أعمُّ من الإيمان، فكيف استثنَى (٥) الأعمَّ من الأخصِّ، وقاعدة الاستثناء تقتضى العكس؟

وتبينَ أن المسلمين مُستثنَيْنَ (٢) مما وقع عليه فعل الوجود، والمؤمنين غير مستثنين منهم (٧)، بل هم المُخرَجون الناجون (٨).

وقوله تعالى: ﴿ وَتَرَكَّنَا فِيهَآ ءَايَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴿ ﴾ (٩)،

<sup>(</sup>١) ط: ق: «دلالة».

<sup>(</sup>٢) ط: ق: اليبهر».

<sup>(</sup>٣) ط: «أنه تنزيل».

<sup>(</sup>٤) ط: «استثناء».

<sup>(</sup>٥) كذا في الأصل بالياء، وفي ط، ق: «المستثنين».

<sup>(</sup>٦) ط: المنه».

<sup>(</sup>٧) انظر كلام شيخ الإسلام ابن تيمية على الآيتين بنحو ما هنا في كتاب «الإيمان الأوسط» ضمن «مجموع الفتاوى» (٧/ ٤٧٣\_ ٤٧٤).

<sup>(</sup>٨) سورة الذاريات: ٣٧.

<sup>(</sup>۹) سورة هود: ۱۰۳.

فيه دليل على أن آيات الله سبحانه وعجائبه التي فَعَلَها في هذا العالم وأبقى آثارَها دالَّةً عليه وعلى صدقِ رسله، إنما ينتفع بها من يؤمن بالمعاد، ويخشى عذاب الله؛ كما قال تعالى في موضع آخر: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ ٱلْآخِرَةً ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ سَيَذَكُرُ مَن يَعْشَىٰ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ ٱلْآخِرَةً ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ سَيَذَكُرُ مَن يَعْشَىٰ إِنَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

فإن من لا يؤمن بالآخرة غايتُه أن يقول: هؤلاء قومٌ أصابَهم الدهرُ كما أصاب غيرَهم، ولا زال الدهرُ فيه الشقاءُ (٣) والسعادة، وأما من آمن بالآخرة وأشفق منها، فهو الذي ينتفع بالآيات والمواعظ.

والمقصود بهذا إنما هو التثميل والتنبيه (٤) على تفاوتِ الأفهام في معرفة القرآن، واستنباطِ أسراره، وإثارِة (٥) كنوزه، واعتبِرْ بهذا غيرَه، والفضلُ بيد الله يؤتيه من يشاء.

## فصل

والمقصود أن القلب لما تحوَّل لهذا السفر طلبَ رفيقًا يَأْنَسُ به في السفر، فلم يجد<sup>(1)</sup> إلا معارضًا مناقضًا، أو لائمًا بالتأنيب

سورة الأعلى: ١٠.

<sup>(</sup>Y) ط: «الشقاوة».

<sup>(</sup>٣) ط: «التنبيه والتمثيل».

<sup>(</sup>٤) ط: «آثار».

<sup>(</sup>٥) ط: «فلا يجد».

<sup>(</sup>٦) «ومعرضا» ساقط من ط.

مُصرِّحًا ومعرِّضًا (١)، أو فارغًا عن هذه الحركة مُعرِضًا، وليتَ الكلَّ كانوا (٢) هكذا، فلقد أحسنَ إليك من خَلَّاكَ وطريقَكَ ولم يَطْرَحْ شَرَّهُ عليك؛ كما قال القائل:

إِنَّا لَفِي زَمَنٍ تَـرُكُ القبيحِ بِـه من أكثر الناسِ إحسانٌ وإجمالُ (٣)

وإذا كان هذا المعروف من الناس، فالمطلوب في هذا الزمان المعاونةُ على هذا السفر بالإعراضِ، وتركِ اللائمةِ والاعتراضِ، إلا ما عسى أن يقع نادرًا فيكون غنيمةً باردةً لا قيمةَ لها.

وينبغي (٤) أن لا يتوقف العبدُ في سَيْرِه على هذه الغنيمة، بل يَسِيرُ ولو وحيدًا غريبًا، فانفرادُ العبدِ في طريق طلبِه دليلٌ على صدق المحبة.

ومن نظرَ في هذه الكلماتِ التي تضمنتُها هذه الوُريْقةُ (٥)، عَلِمَ أَنها من أهمِّ ما يحصلُ به التعاونُ على البرِّ والتقوى، وسفر الهجرة إلى الله ورسوله، وهذا (٢) الذي قصدَ مُسَطِّرُها (٧) بكتابتها، وجَعَلَها

<sup>(</sup>١) ط، ق: «كل ما ترى».

<sup>(</sup>٢) البيت للمتنبي في ديوانه (ص ٧١١ بشرح الواحدي).

<sup>(</sup>٣) ط: «ولا ينبغي».

<sup>(</sup>٤) ط: «الورقات»، ق: «الورقة».

<sup>(</sup>٥) ط، ق: «وهو».

<sup>(</sup>٦) ط: «سطرها».

<sup>(</sup>٧) ط: "توافي أحدًا".

هديته المعجَّلة السابقة إلى أصحابِه ورفقائِه في طلب العلم. وأُشهِدُ الله ـ وكفى بالله شهيدًا ـ لو تُوافِيه من أحدِ (۱) منهم لقابلَها بالقبول، ولَبادَرَ إلى تفهُمها وتدبُّرِها (۲)، وعَدَّها من أفضل ما أهدى صاحبٌ إلى صاحبِه، فإن غير هذا من مَاجَرَيَانَاتِ الرَّكْبِ الخبريَّة، ـ وإن تطلعت [النفوسُ] (۳) إليها ـ ففائدتها قليلة، وهي في غاية الرَّخص لكثرة جَالِبيها، وإنما الهديةُ النافعةُ كلمةٌ من الحكمة (٤) يُهدِيها الرجلُ إلى أخيه المسلم.

ومن أراد هذا السفر فعليه بمرافقة الأموات الذين هم في العالم أحياء، فإنه يَبلُغ بمرافقتهم إلى مقصده، وليحذر من مرافقة الأحياء الذين في الناس أموات، فإنهم يقطعون [عليه] (٥) طريقه، فليس لهذا السالكِ أنفع من تلك المرافقة، وأوفق له من هذه المفارقة، فقد قال بعض من سكف (٢): «شتّانَ بين أقوام موتى تَحْيا القلوب بذكرِهم، وبين أقوام أحياء تموت القلوب بمخالطتهم».

فما على العبدِ أضر من عُشَرائِه (٧) وأبناءِ جنسه، فإن نظره (٨)

<sup>(</sup>١) الوتدبرها، ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٢) زيادة من ط، ق. !

<sup>(</sup>٣) «من الحكمة» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٤) من ط، ق.

<sup>(</sup>٥) ط: «بعض السلف».

<sup>(</sup>٦) ط: «عشائره».

<sup>(</sup>٧) ط: «فنظره».

<sup>(</sup>٨) ط، ق: «أين».

قاصر، وهِمَّتُه واقفةٌ عند التشبهِ بهم ومباهاتهم والسلوكِ أَيَّةُ (١) سَلَكوا، حتى لو دَخَلُوا جُحْرَ ضَبِّ لأحبَّ أن يَدخُل (٢) معهم.

فمتى تَرقَّتِ (٣) هِمَّتُه من (٤) صحبتهم إلى صُحْبةِ مَن أشباحُهم مفقودة، ومحاسنُهم وآثارُهم الجميلةُ في العالم مشهودةٌ (٥)، استحدث بذلك همةً أخرى وعملاً آخر، وصار بين الناس غريبًا، وإن كان فيهم [مشهورًا و] (٦) نسيبًا، ولكنه غريب محبوبٌ يَرَى ما الناسُ فيه، وهم (٧) لا يرون ما هو فيه، يُقِيْمُ لهم المعاذير ما استطاع، وينصحُهم (٨) بجهده وطاقته، سائرًا فيهم بعينين:

عين ناظرة إلى الأمر والنهي؛ بها يأمرهم وينهاهم، ويواليهم ويعاديهم، ويؤدي إليهم (٩) الحقوق، ويستوفيها عليهم.

وعين ناظرة إلى القضاء والقدر، بها يَرْحَمُهم ويدعو لهم ويستغفر لهم، ويلتمسُ لهم وجوهَ المعاذيرِ فيما لا(١٠٠ يُخِلُّ بأمرٍ

<sup>(</sup>١) ط، ق: اليدخله».

<sup>(</sup>٢) ط: «صرف».

<sup>(</sup>٣) ط: «عن».

<sup>(</sup>٤) ط، ق: الموجودة».

<sup>(</sup>٥) من ط.

<sup>(</sup>٦) اهم) ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٧) ط: «يحضهم».

<sup>(</sup>٨) ط: "لهم".

<sup>(</sup>٩) في الأصل: «لم».

<sup>(</sup>١٠) سورة الأعراف: ١٩٩.

ولا يعود بنقضِ شرع، قد وَسِعَتْهم بَسطتُه ورحمته ولينُه ومعذرتُه، واقفًا عند قوله تعالى: ﴿ خُدِ ٱلْعَقْوَ وَأَمْنُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ وَاقفًا عند قوله تعالى: ﴿ خُدِ ٱلْعَقْو وَأَمْنُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ اللّهِ لِهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله من شرهم. فلو المعاشرة مع الخلق، وأداء حقِّ اللهِ فيهم، والسلامة من شرهم. فلو أخذ الناسُ كلَّهم بهذه الآية لكفَتْهم وشَفَتْهم؛ فإن العفو ما عَفَا من أخلاقهم، وسَمَحَتْ به طبائعهم، ووَسِعَهم (٢) بذلُه من أموالهم وأخلاقهم؛ فهذا ما منهم إليه.

وأما ما يكون منه إليهم؛ فأمرهم بالمعروف، وهو ما تَشهدُ به العقولُ وتَعرِفُ حُسْنَه، وهو ما أمر الله به.

وأما ما يَتَّقِيْ به أَذَى جاهِلهم؛ فالإعراضُ عنهم (٣)، وتركُ الانتقامِ لنفسه والانتصارِ لها.

فأيُّ كمالٍ للعبدِ وراءَ هذا؟

وأي معاشرة وسياسة للعالَم أحسنُ من هذه المعاشرة والسياسة؟

ولو فكّر الرَّجلُ في كل شرِّ يَلحقُه من العالم ـ أعني الشرَّ الحقيقيِّ الذي لا يُوجِبُ له الرِّفعةَ والزُّلفَى من الله ـ وَجَدَ سببة الإخلال بهذه الثلاثِ أو ببعضِها (٤)، وإلا فمع القيام بها، فكل ما

في الأصل: "ووسعه".

<sup>(</sup>٢) ط: «عنه».

<sup>(</sup>٣) ط: «بعضها».

<sup>(</sup>٤) «كان» ساقطة من ط.

يَحْصُلُ له من الناس فهو خير له وإن كان (١) شرًا في الظاهر، فإنه متولِّدُ من القيام (٣) بالأمر [بالمعروف] (٤)، ولا يتولَّدُ منه إلا خير وإن وَرَدَ في حالة شرِّ وأذِي؛ كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصَبَةٌ مِنْكُرْ لَا تَعْسَبُوهُ شَرَّا لَكُمْ بَلْ هُو خَيْرٌ لَكُوْ ﴾ (٥)، وقال تعالى لنبيه: ﴿ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْ فَإِذَا عَنَهُمْ وَمَا لَا عَلَى اللهُ ﴾ (١٠).

وقد تضمنت هذه الكلمات مراعاة حقّ اللهِ وحقّ الخُلْقِ؛ فإنه مُسِيْتُوا في حقّ اللهِ أو في حقّ رسولِه؛ فإن أساءوا في حقّك فقابِلْ ذلك بعَفُوكَ عنهم، وإن أساءوا في حقّي فاسألني أغفِرْ لهم وأَسْتَجْلِبْ قلوبَهم، وأَسْتَخْرِجْ ما عندَهم من الرأي بمشاورتهم، فإن ذلك أحرى في استجلاب طاعتِهم وبذلهم (٧) النصيحة، فإذا عَزَمْتَ على أمر (٨) فلا استشارة بعد ذلك، بل توكّل على الله (٩)، وامض لما عَزَمْتَ عليه من أمرِك (١٠)؛ فإن الله يُحِبُّ المتوكلين.

<sup>(</sup>١) ط، ق: اليتولدا.

<sup>(</sup>٢) «القيام» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٣) من ط.

<sup>(</sup>٤) سورة النور: ١١.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران: ١٥٩.

<sup>(</sup>٦) ط: «بذل».

<sup>(</sup>٧) «على أمر» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>A) اعلى الله الساقطة من ط.

<sup>(</sup>٩) في الأصل: «أمره».

<sup>(</sup>۱۰) من ط، ق.

فهذا وأمثاله [من الأخلاق](١) التي أَدَّبَ اللهُ بها رسولَه، وقال فيه: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴿ اللهِ عَنها: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴿ اللهِ عَنها: «كَانَ خُلُقُه القرآنَ»(٣):

وهذه لا تَتِمُ (٤) إلا بثلاثةِ أشياء:

أحدها: أن يكون العُودُ طيبًا، فأما إذا (٥) كانت الطبيعة جافية غليظة يابسة عَسُرَ عليها مزاولة ذلك علمًا وإرادة وعملًا، بخلاف الطبيعة المنقادة اللَّينة السَّلِسَة القِيَادِ، فإنها مستعدَّة إنما تُرِيدُ الحرث والبذرَ.

الثاني: أن تكون النفس قويةً غالبةً قاهرةً لدَوَاعِي البطالةِ والغَيِّ والهوى، فإن هذه أعداءُ الكمالِ، فإن لم تَقُو النفسُ على قَهْرِها وإلاّ لم تَزَلُ مغلوبةً مقهورةً.

الثالث: علمٌ شافٍ بحقائق الأشياء، وتنزيلُها (٢) منازِلَها، يميزُ به بين الشَّحْم والوَرَم، والزجاجة والجوهرة.

<sup>(</sup>١) سورة القلم: ٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في ألأدب المفرد (۳۰۸) من طريق يزيد بن بابنوس عنها. وأخرجه أحمد (٦/ أ٩١: ١١١، ١١٨) ومسلم (٧٤٦) وابن ماجه (٢٣٣٣) من طرق أخرى عنها.

<sup>(</sup>٣) ط، ق: «وهذا لا يتم».

<sup>(</sup>٤) ط: «إن».

<sup>(</sup>٥) «على قهرها... تنزيلها» ساقطة من ق.

فإذا اجتمعت فيه هذه الخصالُ الثلاثة (١)، وسَاعَدَهُ التوفيقُ فهو من القسم الذين (٢) سَبقَتْ لهم من ربهم الحُسْنَى، وتَمَّتْ لهم العناية.

وهؤلاء هم القسم الأول المذكورون في قول النبي ﷺ: «مَثَلُ ما بعثني اللهُ به من الهدى والعلم» الحديث، وقد تقدم.

#### فصل

ثم ذكر الشيخ - رضي الله عنه وأرضاه - أخبار الرَّكْ وأشياء ، إلى أن قال: هذا ، وأول الأمر وآخره: إنما هو معاملة الله وحده ، والانقطاع اليه بكُلِيَّةِ القلب ، ودوام الافتقار إليه ، فلو وَفَّى العبد هذا المقام حقّه لرأى العجب العجيب من فضل ربّه وبرّه ولطفه ودفاعه عنه ، والإقبال بقلوب عباده إليه ، وإسكان الرّحمة والمحبة له في قلوبهم ، ولكن نقول: ربَّنا غَلَبَ علينا لُؤْمُنا ، وجهلُنا وظلمُنا وظلمُنا وأساء تُنا من أدلِّ شيءٍ منه ، فها نحن مُقرُّون بالتفريط والتقصير ، ومَن ادّعى منّا عندك وجاهة فليس إلاّ ذليلٌ حقيرٌ ، فإن تكِلْنا إلى أنفسنا تكِلْنا إلى ضَيْعةٍ وعجز وذنب وخطيئة ؛ فوا حسرتاه ووا أسفاه على رضاك! ولو غضب كل أحدِ سواك، وعلى إيثار طاعتِك ومحبتِك على ما سواهما ، وعلى صدق المعاملة معك .

فليتَكَ تَحْلُو والحياةُ مَرِيرةٌ وليتَكَ تَرضَى والأَنامُ غِضَابُ

<sup>(</sup>۱) ط: «الثلاث».

<sup>(</sup>٢) ط: «فهو القسم الذي».

وليتَ الذي بيني وبينَك عامرٌ وبيني وبين العالمين خَرابُ إذا صَحَّ منكَ الوُدُّ فالكلُّ هَيِّنٌ وكلُّ الذي فوقَ التراب ترابُ (١)

وقد كان يُغنِيْ من كثير من هذا التطويل ثلاث كلماتٍ كان يكتب بها بعض السلف إلى بعض، فلو نَقَشَها العبدُ في لوح قلبه يقرؤها على عدد الأنفاس لكان ذلك بعض ما يستحقه، وهي: «مَن أصلحَ سَرِيرتَه أصلحَ اللهُ علانيتَه، ومَن أصلح ما بينه وبين الله أصلحَ اللهُ ما بينَه وبين الناس، ومَن عَمِلَ لآخرتِه كفاه الله مَؤُوْنةَ دنياه».

وهذه الكلمات برهائها وجودُها، ولِمِّيَّتُها إنَّيَّتُها، والتوفيق بيد الله، ولا إله غيرُه ولا ربَّ سواه.

ثم قال رضي الله عنه وأرضاه: وليعذُرِ الأصحابُ في هذه الكلمات؛ فإنها والله نَفْتَةُ مصدورٍ، وتنقُسُ مَحْرورٍ.

أُقلِّبُ طَرْفِيْ لا أَرى مَنْ أُحِبُّه وفي الحَيِّ ممن لا أُحِبُّ كثيرُ فهو نفسُ مَن قد أكلَ بعضُه بعضًا، فهو المبتدأ والخبر، ومنه الغناء ومنه الطرب.

مَا في الخِيامِ أخو وَجْدٍ يُطارحه حديثَ ليلَى ولا صَبُّ يُجارِيْه فأَحَبَّ مُحِبُّكم مطارحة من بَعُدَتْ عنده ديارُه، وشَطَّ عنه مَزارُه؛ فهو كما قيل:

<sup>(</sup>۱) الأولان من قصيدة طويلة لأبي فراس الحمداني في ديوانه (۱/ ٢٤). والبيت الثالث ضمن قصيدة للمتنبي (ص ٦٨٧ بشرح الواحدي).

يا ثاويًا بين الجَوانحِ والحَشَا [مِنِي] وإنْ بَعُدَتْ عَلَيَّ دِيَارُهُ عَطْفًا على قلبٍ يُحِبُّكَ هَائمٍ إن لم تَصِلْه تَقَطَّعَتْ أَعْشَارُه وارْحَمْ كَئيباً فيكَ يَقْضِيْ نَحْبَهُ أَسَفًا عليكَ ومَا انْقَضَتْ أَوْطَارُه لا يَستفِيْقُ من الغَرام وكلَّما نَحَوْكَ عنهُ تَهتَّكَتْ أَسْتَارُهُ (۱)

وكلُّ ذي شَجْوِ يَصرَّفُ هذا وأمثالَه إلى شَجْوِه، وهذا مما يَستَرُوحُ إليه المكروبُ بعضَ الاسترواح، وهيهات هيهات إن القلب لن يَقَرَّ له قرارٌ حتى يُوضَعَ في موضعِه، ويَستقرَّ في مُستقرِّه الذي لا مَقَرَّ له سِواه، كما قيل:

إذا ما وَضَعْتَ القلبَ في غيرِ موضع بغير إناءِ فهو قُلْبُ مُضَيَّعُ وَدَا مَا وَضَعْتَ القلبَ في غيرِ موضع وتحت هذا البيتِ معنَّى شريفٌ جدًّا؛ قد شرحتُه في كراسةٍ مفردة (٢)، والله أعلم.

هذا آخر ما ذكره الشيخ رضي الله عنه وأرضاه في هذا الباب. والحمد لله وحده، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

#### تمت

<sup>(</sup>۱) الأبيات من قصيدةٍ للصَّرصري في "فوات الوفيات" (۶/ ۳۰۱). وأورد المؤلف ثلاثة منها في "روضة المحبين" (ص ۲۱).

<sup>(</sup>٢) وانظر كلام شيخ الإسلام ابن تيمية عليه في «مجموع الفتاوي» (٩/ ٣١٦\_ ٣١٩).

#### الفهارس

| 9٧    | * فهرس الآيات          |
|-------|------------------------|
| 1 • 1 | * فهرس الأحاديث        |
| 1 • ٢ | * فهرس الشعر           |
| ۱۰٤   | * فهرس الأعلام         |
| 1.0   | * فهرس الفوائد العلمية |
| 1.0   | ـ التفسير وعلوم القرآن |
| 1 + 7 | _ الحديث               |
| 1.7   | _ اللغة والنحو         |
| 1.7   | _ فوائد متفوقة         |
| ١٠٩   | * فهرس الموضوعات       |

# فهرس الآيات

| ٥٤  | ﴿ وَلِلْكَ عِلْمِينَ عَكَابٌ أَلِيدٌ ﴿ إِنَّا ﴾ [البقرة/ ١٠٤]                                                            |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٦  | ﴿ إِذْ تَبَرَّأَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبِعُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُواْ﴾ [البقرة/ ١٦٦ ـ ١٦٧]                                   |
| ٧   | ﴿ ﴿ إِنَّا مَا لَهِرَّ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾ [البقرة/ ١٧٧]                        |
| ٤٣  | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ ﴾ [البقرة/ ١٨٣]                                           |
| ۱۳  | ﴿ تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَكَلَا تَقَرَّبُوهَا ۗ [البقرة/ ١٨٧]                                                           |
| ۱۳  | ﴿ تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تُعَمَّدُوهَا ﴾ [البقرة/ ٢٢٩]                                                             |
| ۸۹  | ﴿ فَأَعْفُ عَنَّهُمْ وَأَسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ [آل عمران/ ١٥٩]                                 |
| 7 3 | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ٱلَّهِ مُوااللَّهَ وَٱلطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُونً ۗ [النساء/ ٥٩] |
| ۲٥  | ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَاشَجَكَرَ بَيِّنَهُمْ ﴿ [النساء/ ٦٥]                         |
| ٣٣  | ﴿ فِي يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوْرَمِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَآهَ لِلَّهِ ﴾ [النساء/ ١٣٥]                 |
| 73  | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوَقُواْ بِٱلْمُقُودِ ﴾ [المائدة/ ١]                                                |
| ٤   | ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقُوكَ ﴾ [المائدة/ ٢]                                                              |
| ۲٥  | ﴿ كُونُواْ قَوْرَمِينَ لِلَّهِ شُهَدَاتَهُ فِٱلْقِسْطِ ﴾ [المائدة/ ٨]                                                    |
| ٤٦  | ﴿ فَإِن يَكْفُرُ بِهَا هَاؤُلَآءٍ فَقَدْ وَكُلَّنَا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُواْ بِهَا بِكُلفِرِينَ ۞ [الانعام/ ٨٩]          |
| ٥١  | ﴿ الْمَصَ ﴾ كِنَبُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْدِكَ حَمَيٌّ ﴾ [الأعراف/ ١-٣]                                    |
| ٣٥  | ﴿ فَمَنْ أَظْلَا مِمَّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى أَلَّهِ كَذِبًّا أَوْ كُنَّبَ بِعَايَنتِيًّه ﴾ [الأعراف/ ٣٧ ـ ٣٩]              |
|     | 9 V                                                                                                                      |

| ۸۸  | ﴿ خُذِ ٱلْعَفُووَا مُرْ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَنِهِلِينَ ﴿ إِلَّهِ ۗ [الأعراف/ ١٩٩]           |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧  | ﴿ لِيَهَالِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَى مَنْ حَيْ عَنْ بَيِّنَةً ﴾ [الأنفال/ ٤٢]             |
| 77  | ﴿ فَتَرَبَّضُواْ إِنَّا مَعَكُم مُّتَرَبِّضُونَ ١٠٤ ﴾ [التوبة/ ١٥٢]                                     |
| ०९  | ﴿ وَالسَّبِقُونَ مَا لَأُوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ ﴾ [التوبة/ ١٠٠]                     |
| ٧٨  | ﴿ فَبَشَّرْنَكُهَا بِإِسْحَنَى وَمِن وَرَآءُ إِسْحَقَى يَعْقُوبَ ﴿ إِنَّهِ ﴾ [هود/ ٧١]                  |
| ٨٤  | ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاكِمَ لِمُنْ خَافَ عَذَابَ ٱلْآخِرَةً ﴾ [هود/ ١٠٣]                                |
| ٦٢  | ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَسَالَتَ أَوْدِيَةً ۚ بِقَدَرِهَا﴾ [الرعد/ ١٧]                         |
| ۵ ٤ | ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَنْ سَبِيلِ ٱللَّهِ زِدْنَكُهُمْ عَذَابًا﴾ [النحل/ ٨٨]                |
| ٥٠  | ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِّ ﴾ [الكهف/ ١٧]                                                  |
| ٧٥  | ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُكُومُونَ لِنَّا ﴾ [الأنبياء/ ٢٦]                                                       |
| 77  | ﴿ قَالَ رَبِّ آحْكُم بِالْحَقِّ وَرَبُّنَا ٱلْرَحْمَانُ ﴾ [الأنبياء/ ١١٢]                               |
| ۸۹  | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو يَٱلْمِوْكِي عُصْبَةٌ مِّنكُرْ ﴾ [النور/ ١١]                                   |
| ٤٠  | ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولِيُّ ﴾ [النور/ ٥٤]                                      |
| ٥٩  | ﴿ وَقَدِمْنَا إِنَّ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمُّلٍ فَجَعَلْنَا هُ هَبَكَاءً مَّنتُورًا شَكَ ﴾ [الفرقان/ ٢٣] |
| 77  | ﴿ يَكَيْنَتِنِي ٱلْمَخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا الرَّبِي اللهِ اللهِ قان/ ٢٧]                      |
| 01  | ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ ﴾ [الفرقان/ ٢٧ _٢٩]                                        |
| ٧٠  | ﴿ وَتَرَى لَيْلِمَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً ﴾ [النمل/ ٨٨]                                               |

| ۳١ | ﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلَى بِٱلْمُوْمِينِ مِنْ أَنْفُسِمٍ مُّ ﴾ [الأحزاب/ ٦]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٩ | ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلِا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا ﴾ [الأحزاب/ ٣٦]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲٥ | ﴿ يَوْمَ ثُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِ ٱلنَّارِ ﴾ [الأحزاب/ ٦٦ _ ٢٨]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٧٤ | ﴿ ﴿ وَهَلْ أَتَنَكَ نَبُوُّا ٱلْخَصْمِ ﴾ [ص/ ٢١]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٦٧ | ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّتِمِ لِلْعَبِيدِ ﴿ إِنَّ اللَّهِ الْعَبِيدِ ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّتِمِ لِلْعَبِيدِ ﴿ وَاللَّهِ الْحَالَةُ الْحَلَقُ الْحَلِّمُ الْحَلِّمُ الْحَلِّمُ الْحَلِّمُ الْحَلِّمُ الْحَلِّمُ الْحَلِّمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلِقُ الْحَلْمُ اللَّهُ الْحَلْمُ لِلْعُلُومُ الْحَلْمُ الْحَلِمُ الْحَلْمُ الْحَلِمُ الْحَلْمُ الْحَلِمُ الْحَلْمُ الْحَلِمُ الْحَلْمُ |
| ٥٢ | ﴿ ٱلْأَخِ لَاءُ يَوْمَهِ نِهِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوًّ ﴾ [الزخرف/ ١٧]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٧  | ﴿ ﴾ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَّا قُل لَّمْ تُؤْمِسُواْ وَلَكِكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا﴾ [الحجرات/ ١٤]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٧١ | ﴿ هَلْ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيِّفِ إِبْرُهِمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ الذاريات / ٢٤ - ٣٠]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۸۲ | ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ١٤٥٠ [الذاريات/ ٣٥ ـ ٣٦]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۸۳ | ﴿ وَتَرَكُّنَا فِيهَا ءَايَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْمَذَابَ ٱلْأَلِيمَ الرَّبَ ﴾ [الذاريات/ ٣٧]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٦ | ﴿ فَهُرُّواْ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [الذاريات/ ٥٠]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥٢ | ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱنَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُم بِإِيمَنِ ﴾ [الطور/ ٢١]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۳ | ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَىٰ يُوحَىٰ ۞﴾ [النجم/ ٤]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۹ | ﴿ فَ لَا أُفْسِدُ بِمَوْقِعِ ٱلنُّجُولِي ﴿ [الواقعة/ ٥٥-٧٧]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٦. | ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّ عَنْ رَسُولًا مِّنْهُمْ ﴾ [الجمعة/ ٢ - ٤]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 17 | ﴿ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلنَّوْرَينَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا﴾ [الجمعة/ ٥]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٣ | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِي لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمْعَةِ ﴾ [الجمعة/ ٩]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| ٩. | ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى حُلُقٍ عَظِيمٍ ﴿ ﴾ [القلم ]                              |
|----|------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٠ | ﴿ لَا أَفْسِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ ﴿ ﴾ [القيامة/ ١ _ ٤]                     |
| ۲۲ | ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَانُ عَلَى نَفْسِهِ عَبِصِيرَةً ﴿ إِنَّ الْقَيَامَة / ١٤ _ ١٥] |
| ٧٤ | ﴿ هَلَ أَنْنُكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴿ إِلَّهَا ۗ [النازعات/ ١٥]                  |
| ۳. | ﴿ فَلَآ أُفْسِمُ بِٱلْحُنْشِ آلِيَ ﴾ [التكوير/ ١٥ _ ١٩]                      |
| ٨٤ | ﴿ سَيَذَكُّرُ مَن يَخْشَىٰ ﴿ ﴾ [الأعلى / ١٠]                                 |
| ٧٤ | ﴿ هَلْ أَتَىٰكَ حَدِيثُ ٱلْفَاشِيَةِ ۗ ﴿ ۚ [الغاشية/ ١]                      |

.

•

.

. .

.

# فهرس الأحاديث

| ٦  | النواس بن سمعان    | «جئتَ تسأل عن البرّ والإثم»           |
|----|--------------------|---------------------------------------|
| ٤٤ | ابن عمر            | «على المرء السمع والطاعة»             |
| 77 | زید بن ثابت        | «فربَّ حاملِ فقه إلى من هو أفقه منه»  |
| ۹. | عائشة              | «كان خلقه القرآن»                     |
| ۲۷ | -                  | «ما بال أقوام يقولون كذا»             |
| 11 | أبو موسى الأشعري   | «مثل ما بعثني الله به من الهدى »      |
| ٩  | أبو هريرة          | «من صام رمضان إيماناً واحتساباً»      |
| ٩  | أبو هريرة          | «من قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً» |
| 19 | عبدالله بن عمرو    | «المهاجر من هجر ما نهي الله عنه»      |
| ۱۷ | عائشة              | «وأعوذ بك منك»                        |
| ۱۷ | البراء بن عازب     | «لا ملجأ ولا منجَى منك إلاّ إليك»     |
| ٤٤ | المقدام بن معديكرب | «يوشك رجلٌ شبعان متكىء»               |

# فهرس الشعر

| الصفحة | القائل           | البحر  | القافية |
|--------|------------------|--------|---------|
| 44     | مسلم بن معبد     | وافر   | دواءُ   |
| 74     | جميل             | طويل   | قريب    |
| 9.7    | أبوفراس الحمداني | طويل   | غضاب    |
| 79     | امرؤ القيس       | متقارب | أَفِرّ  |
| 97     | -                | طويل   | كثيرً   |
| 77     | _                | طويل   | السرائر |
| 94     | الصرصري          | کامل : | ديارُه  |
| ٦٨     | الخنساء          | وافر   | نفسِيْ  |
| 94     | -                | طويل   | مضيَّعُ |
| ٥٨     | -                | بسيط   | منقطع   |
| **     | -                | وافر   | بذاكا   |
| ٨٥     | المتنبي          | بسيط   | إجمالُ  |
| ٥٨     | أبو تمام         | كامل   | الأوّلِ |
| 7 7    | _                | منسرح  | نَدِمَا |
|        | 1.4              |        |         |

| ٣   | ابن القيم | طويل | فسَلِّموا |
|-----|-----------|------|-----------|
| 79  | ~         | طويل | الدعائم   |
| 0 + | _         | طويل | عِيَانا   |
| 97  | -         | بسيط | يجاريه    |

# فهرس الأعلام

| ٧٩. |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |    |     |    |    |    |    |     |     |     |     |     |
|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|----|----|-----|----|----|----|----|-----|-----|-----|-----|-----|
| ٤٥  |   |   | • |   | • |   | ٠ |   |   | • |   |   |   | • | • | ٠ |   | • | ٠ |   |   | • | 4 | • | ۰ |   | •  | 4  | •  | •   | (  | ل  |    | >  | j   | بر  | 7   | حه  | _[  |
| ٧٨  |   | • | • |   | • | • |   | • | • | • |   |   | - | • | • | • |   |   | • | • | • | • | • | • | ٠ |   |    | +  | ٦, | بلا | ٠  | 31 | 4  | لي | ء   | ن   | ماة | ٠   | إيد |
| ٧٨  |   |   | • |   |   | • | , | • |   | • | • | • |   |   | • | • |   |   | • |   | • |   |   | 4 | , |   | 1  | :م | k  | ^~  | ١١ | d  | لي | ع  | ر   | ىيا | اء  | ۰.  | إد  |
| ٤١  |   | • | • |   | • |   | ٠ | ٠ | ٠ | • | • | ٠ |   | • | • | • | ٠ | ٠ |   | • | • | ٠ |   |   |   | , | ٠  | •  | •  | 4   |    | 4  | 4  | •  | 4   | ڃ.  | بار | بخ  | ال  |
| ۲۸  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |    |     |    |    |    |    |     |     |     |     |     |
| ٤١  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |    |     |    |    |    |    |     |     |     |     |     |
| ٤٠  |   |   |   |   |   |   |   | • | • | • |   |   | • | • | • |   | • | • | ٠ |   |   | • | • | • | • | 4 | •  | •  | •  | •   | •  |    |    |    | * 1 | ني  | ٔفع | شا  | ال  |
| ۸.  |   |   |   |   |   | • |   | • | • | • |   |   | • |   |   |   | • |   |   |   |   | • |   | • |   |   |    |    |    |     |    | ب  | ٠. | حب | -   | ن   | ، ب | لمق | ط   |
| 10  |   | • |   |   |   |   |   |   | ٠ | • | • |   | • | • | ٠ |   |   |   | • |   |   | • | • | ٠ | • |   | •  | •  | ب  | انح | K  | ڄي | ل  | 1  | .ر  | ناد | الة | بد  | ء   |
| 40  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |    |     |    |    |    |    |     |     |     |     |     |
| AY: |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |    |     |    |    |    |    |     |     |     |     |     |
| ٧٤. |   |   | w | ٠ |   | • |   |   |   | • |   | • |   |   | 4 |   |   |   |   | • |   |   |   |   | • |   | :  |    | ٢  | >   | سا | ال | ١. | يه | عد  | ۶ ( | یح  | وس  | م   |
| ٦٠. |   |   |   |   |   |   | • | ٠ |   |   | • |   |   |   |   | • | • | • |   |   |   | • |   |   | • | , |    |    | (  | ان  | ع  | ٥. | ىپ | į  | بو  | ر   | اسر | نو  | ال  |
| VA: | ٠ |   |   |   |   |   | • | ٠ | • |   |   |   |   |   |   |   | 4 | • |   |   |   |   |   | • |   | • |    | •  | •  |     | 4  |    | •  |    |     | •   | ئر  | - ا | ھ   |
| ٧٨  | , |   |   | • |   |   | • |   | ٠ |   | • | • | • | • | • | • | • |   |   |   |   | • | ٠ |   | ٠ | • | 4' | 1  | ۵, | بلا | ~~ | jļ | 4  | لي | ء   | j   | زن  | ىق  | ų   |

# فهرس الفوائد العلمية

# \*التفسير وعلوم القرآن

| ٧  | خصال البر في القرآن                         |
|----|---------------------------------------------|
| 19 | الاقتران بين الإيمان والهجرة في القرآن      |
| 07 | تفسير الآيتين ١٦٦ ـ ١٦٧ من سورة البقرة      |
| ۸٩ | تفسير الآية ١٥٩ من سورة آل عمران            |
| ٤٢ | تفسير الآية ٥٩ من سورة النساء               |
| 40 | تفسير الآية ٦٥ من سورة النساء               |
| ٣٣ | تفسير الآية ١٣٥ من سورة النساء              |
| ٤  | تفسير الآية الثانية من سورة المائدة         |
| ٥٣ | تفسير الآيات ٣٧ ـ ٣٩ من سورة الأعراف        |
| ٥٩ | تفسير الآية ١٠٠ من سورة التوبة              |
| ٤٠ | تفسير الآية ٤٤ من سورة النور                |
|    | تفسير الآيات ٢٤ ـ ٣٠ من سورة الذاريات وبيان |
| ٧١ | ما تضمنت من الأسرار                         |
| 70 | تفسير الآية ٢١ من سورة الطور                |
| ٦. | تفسير الآيات ٢ _ ٤ من سورة الجمعة           |

# \* الحديث

| 17 | الهجرة نوعان: هجرة بالجسم وهجرة بالقلب                                             |
|----|------------------------------------------------------------------------------------|
| 17 | معنى قوله ﷺ: «وأعوذ بك منك»                                                        |
| ٦١ | شرح حديث: «مثل ما بعثني الله به من الهدى »                                         |
|    | * اللغة والنحو                                                                     |
| ٥  | معنى البر والتقوى والفرق بينهما                                                    |
| ١. | اشتقاق التقوى                                                                      |
| ۱۳ | الفرق بين الإثم والعدوان                                                           |
| ٣٨ | معنى «الليّ»                                                                       |
| ٤٥ | معنى «أولي الأمر»                                                                  |
| ۸۲ | الفرق بين الإسلام والإيمان                                                         |
| ۲۸ | سبب تصدير القسم بلا النافية                                                        |
| ٧٣ | سبب تصدير الكلام بصيغة الاستفهام                                                   |
| 24 | السرّ في إعادة الفعل في قوله تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ |
|    | الخلاف بين النحويين في تقدير المحذوف في قوله تعالى:                                |
| ٣٧ | ﴿ فَلَا تَتَّبِعُوا ٱلْمُوَى آن تَعْدِلُواً ﴾                                      |

# فوائد متفرقة

| ٣          | مطلع القصيدة الميمية للمؤلف                |
|------------|--------------------------------------------|
| ۸۱         | وعد المؤلف بتأليف كتاب في أدلة القرآن      |
| 94         | رسالة للمؤلف في شرح بيت                    |
| 17         | أمثلة من الأسماء التي علق الله بها الأحكام |
| 73         | وجوب ردّ موارد النزاع إلى الله والرسول     |
| <b>v</b> 9 | «العليم الحكيم» متضمنان لجميع صفات الكمال  |

# فهرم الموضوعات

| ٥ | • | ٠ |   | •  | •   | ٠  | ٠   | •  | ٠    | •                   | ٠   | ٠   | ٠  | •        | ٠   | ٠  | ٠ | •                                                          | ٠        | •          | •  | ٠   |    |     |     | •   | ٠    | •        | •            | •   | ق   | قي       | >   | لت | 2        | ما      | ند    | مة       | ş   | ě |
|---|---|---|---|----|-----|----|-----|----|------|---------------------|-----|-----|----|----------|-----|----|---|------------------------------------------------------------|----------|------------|----|-----|----|-----|-----|-----|------|----------|--------------|-----|-----|----------|-----|----|----------|---------|-------|----------|-----|---|
| 0 |   | • |   |    |     | ٠  | •   |    |      |                     | ٠   | •   | ٠  | •        | •   | •  | • |                                                            | •        | •          | •  |     | 4  | JL  | سر  | ر   | 1    | ٥٠       | مذ           | ٠ د | ث   | ح        | با  | A  | ں        | ۻ       | را    | تع       | سن  | , |
| ٦ |   |   | • |    |     |    |     | •  |      |                     | •   | •   |    |          | •   |    | • | •                                                          | •        |            |    | 4   | •  |     | •   |     | •    | •        |              | •   | 4   |          |     | •  |          | Ļ       | تھ    | ما       | لب  | 9 |
| ٧ |   |   |   |    |     | •  |     | •  | •    | •                   |     | •   | •  | •        | •   | •  |   | 4                                                          | 4        | ٠          | à  | عا  | لب | لط  | 1   | ٥.  | مذ   | <b>3</b> | ئي           | 9   | لة  | ۰        | عة  | ٠  | }        | ل       | ىو    | ٔ        | لأ  | 1 |
| ٩ |   | • |   |    | •   | •  | •   |    | •    | •                   | •   | •   | •  | 4        | •   | •  |   | •                                                          | •        | •          | •  | ٠   |    |     |     | •   | •    |          | •            | •   |     | •        | بق  | نة | نح       | ال      | 2     | -        | 3:  | A |
| ١ | ١ | • |   |    |     | •  | •   | Þ  | •    |                     | •   |     |    |          |     | •  |   |                                                            |          |            | •  | •   |    |     | •   |     | ية   | ط        | ż            | ال  | خ   | ب<br>-   | لنہ | 1  | ن        | ۵       | ج     | اذ       | ما  | ز |
|   |   |   |   |    |     |    |     |    |      |                     |     |     |    |          |     |    |   |                                                            |          |            |    |     |    |     |     |     |      |          |              |     | ق   | نق       | >_  | ٺ  | 1        | بر      | غ     | اذ       | ÷   | 1 |
| ٣ |   |   |   |    |     |    |     |    | •    | •                   |     |     | •  |          |     | -  |   | •                                                          |          |            |    | -   | •  |     |     |     |      |          |              |     |     |          |     |    |          |         |       |          |     |   |
|   |   |   |   | وِ | ور  | Y  | ر آ | ξć | اً : | ر بر<br>و <b>دو</b> | ماو | ້ ເ | Ý  | ،<br>ا و | ئ   | نو | 1 | ֧֝֟֝֟֝֞֞֞֝֞֝֟֞֞֝֟֝֟֞֝֟֝֞֟֞֝֟֝֞֓֓֞֝֟֝֟֓֓֓֓֓֞֝֟֓֓֓֓֟֝֟֓֓֓֓֟֟ | <b>9</b> | آبر<br>لبر | ĺ  | ىلَ | ć  | وا  | وڏ  | سَا | زَدَ | <b>6</b> |              | :   | ى   | JL       | تع  | 4  | وا       | ق       | بر    | <u>.</u> | ف   | ڌ |
| ٤ | • |   | , | P  |     |    |     |    | •    | •                   |     | ,   | •  |          | ,   |    | , |                                                            |          | •          | •  | •   |    | •   | •   |     |      | •        |              | •   |     |          | *   | ڹ  | ِ<br>۔وا | و<br>ما | وَالْ | í        |     |   |
|   |   |   |   |    |     |    | ي   | ف  | د    | با                  | لع  | 1   | 7  | ال       | لي, | 2  | A | Č                                                          | بيا      | نه         | -  |     | ی  | عا  | . ( | ت   | J    | ٠        | . d.<br>W.L. | 1   | ئية | ¥        | ١,  | ذ  | <b>.</b> | ن       | ٲ     | ن        | يا  | ر |
| ٤ |   |   |   |    |     |    | •   | ٠  |      | ٠                   | •   | 4   | ٠  | ٠        | •   | •  | • | •                                                          | ٠        |            | •  | 4   | •  | ٠   | ٠   | •   | •    | •        | -م           | _ه  | ماد | ب        | و   | (* | ٠        | اش      | ع     | a        |     |   |
| ٥ | , |   | • | •  | •   |    |     |    | •    | •                   | •   |     | •  | •        |     |    | • | •                                                          |          |            |    |     |    | لّه | 2   |     | یر   | لد       | ļ            | اع  | نما | <u>ج</u> | ر   | 5  | قو       | الت     | و     | ر        | لب  | 1 |
| ٥ | • |   |   |    |     | •  |     | •  | •    | •                   | •   | •   | •  | ہا       | ò   | ر  | ļ | ~                                                          | บ้       | و          | ō  | اد  | هـ | ال  | •   | ذ   | A    | ٢        | اة           | تة  | اش  | وا       | ((  | بر | וןנ      | ))      | مّة   | عيا      | ح   | - |
| ٧ |   | • |   | ٠  |     | •  |     | •  |      |                     | •   |     |    | •        | 4   |    | i | رة                                                         | ā        | ال         | ě  | رة  | و  |     | , , | ي   | 9    | ت        | ود           | 53  | 5 1 | ما       | ک   | بر | ال       | (       | jl    | ص        | خرا | - |
| ٧ |   |   |   | ä  | ابد | قا | ال  | ر  | jl   | ٥.                  | أع  | ¥   | وا | , i      | رة  | ٨  | U | لظ                                                         | Ì        | Ĉ          | اد | ر   | ئ  | ال  | و   | ز   | ١L   | يه       | لإ           | 1   | ٍل  | سو       | أص  |    | مل       | ئــ     | ین    | ر        | لب  | 1 |
|   |   |   |   |    |     |    |     |    |      |                     |     |     |    |          |     |    |   | Y                                                          |          | 4          |    |     |    |     |     |     |      |          |              |     |     |          |     |    |          |         |       |          |     |   |

| ۸. | • |          | •     |   | • |   |      |          | •    |     |     |      | ,    |      | •    | •    | لها   | بال      | خه   | ا و  | ی          | تقو  | J\n . | نيقة   | حة  |
|----|---|----------|-------|---|---|---|------|----------|------|-----|-----|------|------|------|------|------|-------|----------|------|------|------------|------|-------|--------|-----|
| λ. |   | • ;      |       |   |   | • |      |          |      |     | • • |      |      |      | ١.   | ڏھ   | >     | ي        | ب ف  | ٠    | <b>-</b> , | بن   | لملق  | ل م    | قو  |
| ٩. |   |          | <br>4 | • | • |   |      |          |      | •   |     |      |      | •    | ب    | نسا  | ٔحن   | للا      | ان   | يما  | الإ        | ان   | اقتر  | ب      |     |
| ١. |   | •        |       |   |   | • | حر   | <u> </u> | با   | ما  | رهر | حد   | 1 3  | راد  | اقتر | ند ا | عن    | ی        | نقو  | راك  | بر ا       | , ال | بين   | رق     | الف |
| 11 |   | <u>.</u> | <br>٠ |   |   |   | • •  | •        |      | •   | ځ   | لناف | JI ( | ىلم  | الع  | مو   | 6 4   | إنثا     | زل   | أنز  | د ما       | .ود  | بحل   | لم     | الع |
| ١١ |   |          |       | ۰ | • | ٠ |      |          |      |     |     |      | • (  | ؽڹ   | ىدة  | شف   | ه د   | إلى      | ي ا  | ۇد   | ہا ی       | ץ א  | لعل   | م ا    | عد  |
| ١٢ |   |          |       |   | • |   |      |          |      | نام | حک  | لأ_  | 1 (  | به   | الله | ن ا  | علَّو | <u> </u> | التي | اء   | مسور       | الأ  | من    | لة ،   | أمث |
| 17 |   |          |       | • |   | • |      |          |      | ٠   |     | •    |      |      |      |      |       |          | ﴿ ية | וע   | سير        | تف   | إلى   | دة     | عو  |
| ۱۳ |   |          |       |   |   |   | •. • |          |      |     |     |      |      |      | . «  | ان   | لدو   | الع      | و «  | «r   | لإث        | ( )  | بين   | رق     | الف |
| ١٤ | • |          |       |   |   | 4 | الله | ین       | وب   | نه  | بين | نبه  | اج   | وو   | 4    | ﯩﻠﻖ  | لخ    | 1        | بير  | 4 و  | بين        | ىبد  | ، ال  | جب     | وا- |
| ١٤ | • | •        | <br>• |   |   |   |      |          |      |     |     |      |      |      |      |      |       |          |      |      |            |      | بتم   |        |     |
| 10 |   | •        |       |   |   |   |      |          |      |     |     |      |      |      |      |      |       |          |      |      |            |      | ود    |        |     |
| ١٦ |   |          |       |   |   |   |      |          |      |     |     |      |      |      |      |      |       |          |      |      |            |      | ة نو  |        |     |
| 17 |   | •        | <br>  | • | ٠ | ٠ |      | •        |      |     |     | •    |      | •    | 4 4  | اها  | تها   | مد       | ب و  | لب   | بالة       | رة   | ھج    | l 1.   | مبد |
| 17 |   |          | <br>  | • | • |   |      |          |      |     | • • |      |      | •    |      |      | •     | 4        | ، إل | الله | من         | ار   | الفر  | ی      | معن |
| ۱۷ |   |          | <br>  |   |   |   |      |          |      |     |     | • •  |      | ك )) | مئل  | گ    | بل    | وذ       | رأع  | g))  | : 梨        |      | قوله  | ی      | معن |
| ۱۷ | • |          |       | • | • | • | • 1  |          | ن )) | يك  | إل  | إلآ  | ئ    | منل  | ے ،  | نجح  | مہ    | Y,       | اً و | لج   | د م        | n    | :     | الله ه | قول |

| ١٩ | المقصود من الهجرة                                                                                |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲. | على العبد في كل وقت أن يهاجر إلى الله                                                            |
| ۲. | سبب قوة هذه الهجرة وضعفها                                                                        |
| ۲۱ | الهجرة إلى الرسول ﷺ وغربة السالكين في طريقها                                                     |
| 74 | حدُّ هذه الهجرة وبيان أنها مقتضى شهادة أن محمداً رسول الله                                       |
|    | المطلوب تحكيم الرسول ﷺ في جميع موارد النزاع وانشراح                                              |
| ۲٥ | الصدور بحكمه                                                                                     |
| 77 | كيف يختبر العبد حالَه في هذا الأمر                                                               |
| 44 | الفرق بين عِلم الحبّ وحال الحبّ                                                                  |
|    | ذكر وجوه التأكيد في قوله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ                        |
| ۲۸ | يُحَكِّمُوكَ فِيمَاشَجَكَ بَيْنَهُمْ                                                             |
| ۲۱ | الكلام على قوله تعالى: ﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِمٍ م                  |
| ۲۱ | الأولوية تتضمن عدة أمور                                                                          |
|    | ادعاء هذه الأولوية والمحبة ممن سعيُّه واجتهاده في الاشتغال                                       |
| ٣٣ | بأقوال غير الرسول وتقريرها                                                                       |
|    | تفسير قوله تعالى: ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآهَ |
| ٣٣ | لِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰٓ أَنفُسِكُمْ ﴾                                                             |

| 45  | معنى القيام بالقسط أو العدل                                                                                      |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 34  | معنى الشهادة لله الشهادة الله المسلم                                                                             |
| ۳۸  | الليُّ والإعراضُ المنهيُّ عنهما في الآية                                                                         |
| ۳۸  | الليُّ هو التحريف، وقد يكون في اللفظ وقد يكون في المعنى                                                          |
| 49  | وجوب اتباع النصوص وإظهارها ودعوة الخلق إليها                                                                     |
|     | الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُلِّ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولُّ فَإِن تَوَلَّوْاْ                     |
| ٤٠  | فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلٌ وَعَلَيْكُم مَّا حُمِّلْتُمَّ اللَّهِ مَا حُمِّلُ وَعَلَيْكُمْ مَّا حُمِّلْتُمُّ |
|     | تفسير قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَلِطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي         |
| ٤٢  | ٱلأَمْرِ مِنكُونَ ﴾                                                                                              |
| ٤٣  | سبب الخطاب في القرآن بقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا ﴾                                                 |
|     | السرُّ في تكرار الفعل في ﴿ أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ والجمع بين                                 |
| 24  | الرسول وأولي الأمر تحت فعل واحدٍ                                                                                 |
| ٤٧، | معنى الردّ إلى الله والرسول                                                                                      |
| ٥٤  | معنى أولي الأمر                                                                                                  |
| ٤٦  | وجوب ردّ موارد النزاع إلى الله ورسوله                                                                            |
| ٤٧  | حكم تحكيم غير الله والرسول                                                                                       |
|     | كل شرّ في الدنيا والآخرة سببُه مخالفة الرسول، وكل خير                                                            |
| ٤٨  | فيهما سببُه طاعة الرسول                                                                                          |

| سعادة العبد في معرفة ما جاء به الرسول علماً والقيام به عملًا. ٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| كمال هذه السعادة دعوة الخلق إليه وصبره وجهادُه على تلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الدعوة الدعوة المعاملة ا |
| مراتب الكمال الإنساني الأربع الكمال الإنساني الأربع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ضلال من يزعم أن الهداية لا تحصل بالوحي ٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| كلّ من لم يتبع الوحي فإنما اتبع الباطل واتبع أولياء من دون الله ٥١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| تفسير قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَا مِمِّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِنَايَتِهِ ﴿ ٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| حكم الأتباع الأشقياء٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| قطع جميع الأسباب يوم القيامة إلا السبب الواصل بين العبد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| وبین ربه ۷۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| حكم الأتباع السعداء وبيان أنهم نوعان ٥٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| أقسام الخلائق في الدعوة والاستجابة ٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| شرح حديث «مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| غیث»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| تشبيه القلوب بالأرضين الثلاثة ٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| النوع الثاني من الأتباع السعداء ٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| من أعظم التعاون على البر والتقوى: التعاون على سفر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الهجرة إلى الله ورسوله ٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| ٧٢ | زادُ هذا السفر العلمُ الموروث عن خاتم الأنبياء ﷺ                               |
|----|--------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۲ | طريقُ هذا السفر بذلُ الجهد واستفراغ الوسع                                      |
|    | عليه أن لا يصبو في الحق إلى لومة لائم، وأن تهون عليه نفسُه                     |
| ٦٩ | في الله، وأن يتحلَّى بالصبر                                                    |
| 79 | مَركَبُ هذا السفر: صِدقُ اللجأ إلى الله والانقطاع إليه بالكلية .               |
|    | رأس مال الأمر وعموده في ذلك: دوامُ التفكر والتدبر                              |
| ٧٠ | في آيات القرآن                                                                 |
| ٧١ | نموذج من تدبّر القرآنُ وتفهّمه والإشراف على عجائبه وكنوزِه .                   |
| ٧١ | تفسير قوله تعالى: ﴿ هُلِّ أَنَّنَكَ حَدِيثُ ضَيِّفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ |
| ٧٢ | ذكر بعض ما في هذه الآيات من الأسرار                                            |
| ۷٣ | السرّ في افتتاح القصة بصيغة الاستفهام                                          |
| ٧٥ | معنى «المكرمين»                                                                |
| ٧٥ | الكلام على قوله ﴿ فَقَالُواْ سَلَمَّا قَالَ سَلَمٌ ﴾                           |
| ٧٦ | ذكر أنواع من المدح وآداب الضيافة وإكرام الضيافة في الآيات                      |
|    | إثبات العلم والحكمة لله وبيان أنهما متضمنان لجميع                              |
| ٧٩ | صفات الكمال                                                                    |
| ۸١ | طريقة القرآن في إثبات المعاد، وعزم المؤلف على التأليف فيها                     |
|    | 116                                                                            |

| ۸۲ | سرّ الفرق بين الإسلام والإيمان في الآيتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | الانتفاع بآيات الله وعجائبه لمن يؤمن بالمعاد ويخشى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٨٤ | عذاب الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٨٤ | طلب الرفيق لسفر الهجرة، ومواصلة السير ولو وحيداً غريباً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸٥ | الغرض من تأليف هذه الرسالة وبيان أهميتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | من أراد هذا السفر فعليه بمرافقة الأموات، ويحذر من مرافقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٨٦ | الأحياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸٧ | علاقة هذا المسافر بعامة الناس، وواجبه نحوهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|    | الكلام على قوله تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُّووَأْمُرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۸۸ | الجنهلين الله المستعملين المستعملين المستعملين المستعملين المستعمل المستحد المستعمل المستعمل |
| ۸۸ | بيان أهمية هذه الخصال الثلاث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|    | الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَأَعْفُ عَنَّهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۸٩ | الكَتْنِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|    | لا تتم هذه الخصال إلاّ بثلاثة أشياء: أن يكون العود طيباً،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۹. | وأن تكون النفس قويةً، وعلمٌ شافٍ بحقائقِ الأشياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۹۱ | خاتمة الرسالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 91 | أول الأمر وآخره: معاملة الله وحدَه والانقطاع إليه بكلية القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| 97 | ثلاث كلمات كان يكتب بها بعض السلف إلى بعض |
|----|-------------------------------------------|
| 93 | إشارة المؤلف إلي تأليف له في شرح معنى بيت |
| 90 | الفهارس                                   |

\* \* \*



# أَثَارُالإَمَامِ إِبْنِ قَيْمُ الْجَوْزِيَّةِ وَمَالِحِقَهَامِنُ أَعَالِ (٥)

# المراز القيم المراز الم

تندف الإمام أي عَبْدِ اللهِ مُحَدِبْنِ إِنِي بَكُرِبْنِ أَيُّوبِ ٱبْنِ قَيِّمِ الْجَوْزِيَّةِ ( ١٩١ - ٧٥١ )

> خَفِيْق محدّ لالتَّى بن محدّ لالديفر

ٳۺٷ ۼڰڔؠٚڹۼۼؙؠٚٳڵؠؘڵؽؘٚٷڗؽٳؽٚ

تَمْويْن مُؤَسَّسَة سُلِمُّان بن عَبُد ِالعَت زِيْز الرَّاجِجِيِّ الْحَيْرِيَّةِ



# بِنْ اللهِ الرَّخْنِ الرَّحَدِ فَيْ الرَّحَدِ اللهِ الرَّخْفِ الرَّحَدِ فَيْ الرَّحَدِ المَّامِ الرَّحَدِ المَ

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على إمام المتقين، نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فهذه رسالة لطيفة في معناها، سهلة في أسلوبها، مترابطة مقاصدها، قليلة ورقاتها، غزيرة علومها، يَحُثُّ ابنُ القيم فيها (علاءَ الدين؟) على تعليم الخير، والنصح لكل من اجتمع به، ويبين الآثار المترتبة على ترك الدعوة والتعليم، فيذكر منها: محق البركة، وفساد القلب، وغفلته. ثم يبين آثار الغفلة إذا اجتمعت مع اتبًاع الهوى.

وينتقل للحديث باختصار عن المُنعَم عليهم بعد أن تحدث عن ضدهم من الذين غفلت قلوبهم، ويبين حاجة العبد إلى الهداية من تسعة أوجه. ثم يتحدث عن أشرف أنواع المهتدين، وهم الذين يسألون ربهم أن يجعلهم أئمة يُهتدى بهم ﴿وَأَجْعَلْنَا لِلْمُنْقِبِنَ إِمَامًا ﴿ وَالْمِعَلَانَا لِلْمُنْقِبِنَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُل

ويأخذك المؤلف إلى نُقلة، ليشرح مسألة، هي: أن كل إنسان إنما يسعى فيما يحصل له به اللذة والنعيم، ويندفع به عنه أضداد ذلك، ويُعدد ستة أمور لا تتم اللذة إلا بها، ويبين حال كثير من الناس معها. ويؤكّد أنَّ اللذة التامة، وطيب العيش إنما يكون في معرفة الله وتوحيده والأنس به والشوق إلى لقائه، واجتماع القلب والهم عليه،

ويدلل على ذلك بكون الصلاة جُعلت قُرَّة عين النبي ﷺ فيها، ثم يُمتعك المؤلف ويُتحفك بذكر مشاهد الصلاة الستة، التي إذا اجتمعت لدى العبد في صلاته حصلت له قُرَّة العين واستراحة القلب.

ويختم رسالته بأن ملاك هذا الشأن أربعة أمور: نية صحيحة، وقوة عالية، ورغبة، ورهبة.

## وقد اتَّبعت في التحقيق المنهج التالي:

١ ـ قدّمت للتحقيق بِقِسْم تناولت فيه: توثيق نسبة الرسالة إلى مؤلفها، وأهميتها، ووصف النسخ المطبوعة والنسخ المخطوطة، وعنوان الرسالة، والشخص المرسلة إليه.

٢ ـ المقابلة بين النسخ، وإثبات الفروق بين نسخ ثلاث.

٣ - خرَّجت الآيات والأحاديث وأكثر الآثار، ونقل كلام بعض
 العلماء على الأحاديث - في غير الصحيحين - تصحيحاً أو تضعيفاً.

٤ \_ خرَّجت أكثر الأبيات الشعرية الواردة.

٥ ـ عرَّفت بالأعلام إلا المشهورين، مثل كبار الصحابة، وكبار أئمة الفقه والحديث.

٦ أصلحت الأخطاء الإملائية من غير إشارة، واللغوية والنحوية بإشارة.

٧ ـ ماورد في النسخة الأصل من أخطاء أثبت صوابه في الصلب بين
 معكوفين[]، وأشرت في الحاشية إلى مصدر التصويب أو وجهه.

٨ ـ الأخطاء الطفيفة ـ كسقوط نقطة أو حرف ـ أصلحتها دون الإشارة إلى ذلك، كما لم أُشِرْ إلى الفروق بينها؛ تقليلًا من كثرة الحواشي، إلا إذا كان للسقط الطفيف وجه فأذكره وأشير إلى الفروق.

٩ ـ فهرَسَت للآيات، والأحاديث، والآثار، والأقوال، والأعلام،
 والأبيات الشعرية، والكتب الواردة في الرسالة.

١٠ إذا كانت نهاية الصفحة في المخطوطة أثناء آية فأشير جوار السطر إلى نهايتها بدون علامة.

وأشكر الله تعالى، فهو أهل الحمد والشكر، ثم أشكر كل من أسهم في إخراج هذا التحقيق فجزاهم الله عنِّي وعن الإسلام خير الجزاء.

وأستغفر الله \_ تعالى \_ على ما حصل في التحقيق من قصور؛ فهذا ما اتسع له الوقت، وبلغه العلم.

والله تعالى أعلم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه.

عبدالله بن محمد المديفر ص. ب ١٢٣٧٠٦ الرياض: ١١٧٥١ fer@al-islam.com دراسة موجزة للرسالة، ووصف نُسَخِها

### دراسة موجزة للرِّسالة مدى صحة نسبة الرسالة لابن القيم

نَسَب هذه الرسالة إلى ابن القيم فضيلة الشيخ بكر أبو زيد (١)، ولم يذكر أحداً نسبها قبله، فلعله اعتمد على ما ورد في صفحتها الأولى من نسبتها إليه.

وإثبات صحة نسبتها إليه يحتاج إلى مقارنة منهج هذه الرسالة بمنهج ابن القيم في كتبه الثابتة له، ومقارنة بين نصوصها وبعض نصوصه في كتبه، نصوصه في كتبه، فإلى بيان ذلك:

#### أولاً: مقارنة منهج الرسالة بمنهج ابن القيم في كتبه الثابتة له:

تكلم عدد من المعاصرين عن منهج ابن القيم وأسلوبه في الكتابة، فذكروا عدداً من المناهج والأساليب التي اتبعها في التأليف والبحث، وهاهي بعضها، مع المقارنة بينها وبين ما ورد في هذه الرسالة.

ا ـ من خصائص منهجه: الاعتماد على الأدلة من الكتاب والسنة (٢). وهذه الخصيصة تظهر جلية في هذه الرسالة عملياً وقولياً، أما العملي فيظهر في مواضع عديدة من الرسالة، وأما القولي، فقال حينما تكلم عن الأصول التي تضمنتها آية (٢٤) من

<sup>(</sup>١) ابن قيم الجوزية، حياته وآثاره (ص١٥٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ص٤٨)؛ وابن قيم الجوزية، عصره ومنهجه، لعبد العظيم شرف الدين (ص١٩٦).

سورة السجدة: «الثاني: هدايتهم بما أمر به على لسان رسوله ﷺ، لا بمقتضى عقولهم، وآرائهم، وسياساتهم، وأذواقهم، وتقليد أسلافهم بغير برهان من الله؛ لأنه قال: ﴿ يَهَدُونِ بِأَمْرِياً ﴾ [السجدة: ٢٤] ص ١٩.

وقال عند الآية نفسها: «وفي ذلك دليلٌ على اتّباعهم ما أنزل الله على رسوله، وهدايتهم به وحده دون غيره من الأقوال والآراء والنّحل والمذاهب، بل لا يهدُونَ إلا بأمره خاصَّة» ص ٢٦.

وعقد فصلاً في المتابعة والاقتداء، ومما قال فيه: «... ولعل الأحاديث الثابتة والسنة النبوية من جانبه ولا يلتفتون إلى ذلك، ويقولون: نحن مقلدون لمذهب فلان. وهذا لا يُنخَلِّص عند الله ولا يكون عذراً لمن تخلف عما علمه من السنة عنده، فإن الله عبحانه \_ إنما أمر بطاعة رسوله واتباعه وحده، ولم يأمر باتباع غيره...» ص ٤٢.

٢ ـ ومن منهجه: عدم التعصب لمذهب معين (١). وفي الكلام
 السابق له دليل واضح عليه.

٣ - ومن منهجه: أنه يعرض النصوص أولاً ثم يستنبط منها، خلافاً لما درج عليه كثير من الفقهاء من قبل ومن بعد، فهم يعرضون المسألة ثم يؤيدونها بالدليل (٢). وهذا المنهج ورد هنا في الرسالة ص ١٦ - ٢٧.

<sup>(</sup>١) المصدران السابقان: شرف الدين (ص١٧٩)، وبكر أبو زيد (ص٥٥).

<sup>(</sup>٢) شرف الدين (ص١٨١).

٤ ـ ومن خصائص منهجه: الاستطراد (١). وهو سمة بارزة في هذه الرسالة.

٥ ـ وتميز منهجه في أسلوبه: بالجاذبية وحسن التصوير<sup>(۲)</sup>. وهذا المنهج تجده في جميع صفحات الرسالة.

٢ ـ وتميز منهجه: بحسن الترتيب والسياق (٣). وقد ظهر هذا جلياً
 في هذه الرسالة.

٧ - ومن خصائص منهجه: السعة والشمول، بحيث يستوعب الكلام في المسألة من جميع الجوانب<sup>(١)</sup>. ويلحظ هذا بوضوح عند كلامه حول آية (٧٤) من سورة الفرقان ص ١٠، وكذلك عند الكلام على الآية (٢٤) من سورة السجدة، ص ١٧.

 $\Lambda = e^{\alpha i}$  في خصائص أسلوبه: استشهاده بالشعر له أو لغيره أو جاء هنا مراراً استشهاده بالشعر لغيره.

هذه أهم المناهج والأساليب التي ظهرت في الرسالة.

ثانياً: مقارنة بعض نصوص هذه الرسالة بنصوص أخرى في كتبه:

والنصوص المتشابهة كثيرة، أكتفي بثلاثة منها:

١ ـ ورد في الرسالة (في الأصل): «... وهو لا يمكنه تركها

<sup>(</sup>۱) ابن القيم من آثاره العلمية، لأحمد ماهر البُقري (ص١٥٩)، وبكر أبو زيد (ص٢١).

<sup>(</sup>٢) المصدران السابقان: البُقري ص٢١٦، وبكر أبو زيد (ص٦٧).

<sup>(</sup>٣) بكر أبو زيد (ص٦٨).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (ص٥٦).

<sup>(</sup>٥) البُقري (ص٢١١).

[أي الشهوات] وتقديم هذا المطلوب عليها إلا بأحد أمرين: إما حب متعلق، وإما فرق مزعج...» ص ٢٩.

وفي نسخة (ب، وج): «... إما حب مقلق..».

وقال ابن القيم في (روضة المحبين)(١): «وأبعد القلوب من الله القلب القاسي، ولا يذهب قساوته إلا حب مقلق، أو خوف مزعج».

وقال في (الداء والدواء)(٢): «الطريق الثاني المانع من حصول تعلق القلب إبعمل قوم لوط]: اشتغال القلب بما يبعده عن ذلك، ويحول بينه وبين الوقوع فيه، وهو: إما خوف مقلق، أو حب مزعج».

٢ - ورد في الرسالة: «وقد اشترى ـ سبحانه ـ من المؤمنين أنفسهم، وجعل ثمنها جنته، وأجرى هذا العقد على يد رسوله وخليله وخيرته من خلقه. . . كيف يليق بالعاقل أن يضيعها ويهملها ويبيعها بثمن بخس . . . وهل هذا إلا من أعظم الغبن الفاحش يوم التغابن؟» ص ٣١ ـ ٣٢ .

وقال ابن القيم في (مدارج السالكين)<sup>(٣)</sup>: «فلما عرفوا عظمة المشتري، وفضل الثمن، وجلالة من جرى على يديه عقد التبايع، عرفوا قدر السلعة، وأن لها شأناً، فرأوا من أعظم الغبن أن يبيعوها

<sup>(</sup>۱) (ص۱٦۷).

<sup>(</sup>۲) (ص ۲۱۰).

<sup>.(9/4) (4)</sup> 

لغيره بثمن بخس. . . » .

" ورد في الرسالة: «ومدار الدين على هذه القواعد الأربع، وهي: الحب والبغض، ويترتب عليهما الفعل والترك والعطاء والمنع، فمن استكمل أن يكون هذا كله لله استكمل الإيمان، وما نقص منها أن يكون لله، عاد بنقص إيمان العبد» ص ٣٦.

وقال ابن القيم في كتاب (الروح)(١): «والدين كله يدور على أربع قواعد: حب وبغض، ويترتب عليهما فعل وترك، فمن كان حبه وبغضه وفعله وتركه لله فقد استكمل الإيمان، . . . وما نقص من أصنافه هذه الأربعة نقص من إيمانه ودينه بحسبه».

هذه نماذج رأيت أنها تكفي للدلالة على المقصود عن ذكر غيرها.

#### ثالثاً: مقارنة بعض عبارات الرسالة بعبارات ابن القيم في كتبه:

وردت في أول سطر من الرسالة بعد البسملة عبارة (الله المسؤول المرجو الإجابة)، فهل استعمل ابن القيم هذه العبارة في شيء من كتبه؟

لقد وردت هذه العبارة كاملة في ثلاثة من كتبه (٢). وورد الجزء الأول منها في مواضع عديدة من كتبه.

ونحو هذا الكلام يقال على عباراته في خاتمة الرسالة.

<sup>(</sup>۱) (ص ۲۲۵).

<sup>(</sup>٢) وردت في مقدمة كتاب اجتماع الجيوش الإسلامية، والوابل الصيب، وفي خاتمة كتاب الروح.

وكلمة (المَشْهد والمَشَاهِد) الواردتان في هذه الرسالة من الكلمات الدارجة عند ابن القيم في بعض كتبه (١). النتيجة:

يتبين من خلال الأدلة المتنوعة السابقة أن نسبة الرسالة إلى ابن القيم صحيحة لا مرية فيها، ولا سيما أن فيها نقولاً عن ابن تيمية، ويُعدُّ ابن القيم أحد المكثرين في النقل عنه.

#### أهمية هذه الرسالة:

على الرغم من صغر حجم هذه الرسالة إلا أنها حوت درراً من كلام ابن القيم لم ينثرها لنا في شيء من كتبه المطبوعة (٢)، كما حوت تفصيلاً لكلام أجمله في بعض كتبه، وبيان ذلك ما يأتى:

١ ـ لم يتعرض في شيء من الكتب المطبوعة لذكر المشاهد الستة
 للصلاة التي تقر بها العين، ويستريح بها القلب.

٢ ـ لم يتعرض في شيء من كتبه المطبوعة لمثل الكلام الذي ذكره هنا حول قوله تعالى: ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا ﴾ [الكهف: ٢٨].
 ٣ ـ عند قوله تعالى في سورة الفاتحة: ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ الْمُسْتَقِيعَ ۞ ﴾ الآيات، ذكر كلاماً قَيِّماً حول هذه الآيات،

<sup>(</sup>۱) انظر ـ على سبيل المثال ـ: (مدارج السالكين ۱/۳۹۹ ـ ٤٣٠)، و (طريق الهجرتين ص ۸۱ ـ ۸۹۸ ـ ۳۰۲).

<sup>(</sup>٢) اعتماداً على كشافين من كشافات علوم ابن القيم، هما:

١ ــ التقريب لعلوم ابن القيم، لبكر بن عبدالله أبو زيد.

٢ ـ بدائع التفسير: الجامع لتفسير ابن قيم الجوزية، ليسري السيد محمد.
 واستقراءاً لما طبع لاحقاً مما لم يتناوله هذان الكشافان.

وتفصيلًا بديعاً لم يذكره عندما تكلم عنها في بعض كتبه إلا إجمالاً.

٤ \_ قوله تعالى: ﴿وَأَجْعَلْنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴿ الفرقان: ٤٧] أشار الله تفسيرها في (إعلام الموقعين) في ستة أسطر، وتكلم عنها بكلام مجمل في كتاب (الروح) (٢)، أما في هذه الرسالة فقد تكلم عنها كلاماً وافياً، نقل أقوال السلف فيها، وأقوال أئمة اللغة، وبيّنها، ورجح بينها.

٥ \_ قوله تعالى: ﴿ وَيَحَمَّلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَةُ يَهَدُّونَ بِأَمْرِنَا ﴾ [السجدة: ٢٤]، لم يفصل الكلام حولها في شيء من كتبه.

آ \_ حول قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ ﴾ [يوسف: ١٠٨]، نقل في هذه الرسالة بعض معاني (البصيرة) في اللغة، وحققها، ولا تجد في شيء من كتبه المطبوعة الموازنة بين هذه الأقوال.

# وصف النسخ المطبوعة والنسخ المخطوطة أولًا: النسخ المطبوعة:

١ ـ (الطريق إلى الهداية)، بهذا العنوان طُبعت في دار التراث العربي، أشار إلى ذلك د.أسامة عبد العظيم، المُراجع للطبعة التالية.

٢ \_ (رسالة إلى كل مسلم) بهذا العنوان طبعت في القاهرة عام

<sup>(1) (3/071).</sup> 

<sup>(</sup>۲) (ص۲۰هـ۲۱۵).

(١٤٠٤هـ)، وراجعها وعلق عليها د. أسامة محمد عبد العظيم.

" - (صلاة المحبين والطريق إلى إمامة المتقين)، بهذا العنوان طبعت في مطبعة سفير بالرياض، ونشرتها دار سعد النجيم ومؤسسة البشائر في الرياض عام (١٤١٣هـ)، الطبعة الثانية، وأخرجها وعلق عليها خالد بن على العنبري.

ومع أن هذه الرسالة قد طبعت إلا أن إعادة طباعتها محققة تبقى مُلحَّة للأسباب الآتية:

أ ـ أن ما طبع اعتمد على نسخة خطية واحدة، هي المحفوظة بدار الكتب المصرية.

ب ـ أن ما طبع لم يحقق تحقيقاً علمياً، يطمئن القارىء معه إلى صحة نسبة الرسالة إلى مؤلفها، ويكون النص فيها أقرب إلى الصواب، ويُقابل فيه بين النُسخ الخطية.

ج - أن ما طبع، فيه تصرف بنص المؤلف: تارة بإسقاط بعض الكلمات والجمل دون إشارة، وتارة بزيادة بعض الكلمات إلى النص دون إشارة، وتارة بإبدال بعض العبارات دون إشارة وبدون مُسوِّغ يوجب التغيير.

د ـ بعض الكلمات وردت خطأ في النسخة المخطوطة وأُثبتت كما هي دون البحث عن الصواب فيها.

هـ أن طباعتها باسمها الذي اشتهر بين العلماء أدعى الانتشارها، ونشر العلم الذي حوته.

#### ثانياً: وصف النسخ المنطوطة:

وقفت على أربع نسخ خطِّية، وسيكون الرمز لها كالتالي:

(الأصل)، و(ب)، و(ج)، و(د)، وكان الاعتماد في التحقيق والمقابلة على النسخ الثلاث الأولى، أما النسخة (د) فلم أرجع إليها إلا نادراً؛ للتَّعضيد؛ لما يأتي من الأسباب عند الحديث عن هذه النسخة.

#### ١ \_ النسخة (الأصل):

هذه النسخة محفوظة في دار الكتب المصرية في القاهرة برقم (١٣) مجاميع، بعنوان: (رسالة لابن قيم الجوزية)، ورقم الفيلم هو: (٥٣٠٧٣)، ضمن مجموعة أولها كتاب (الداء والدواء) لابن الفيم، مؤرخ آخر هذا الكتاب في سنة (١١٨٧ من الهجرة)، ويليه ـ بعد ستة أسطر دخيلة فيها توسل بالنبي على هذه النسخة في عشر ورقات، من (١١٤٠/أ) إلى (١٤٩/أ) ثم يليها رسالة سُمِّيت (رد القبورية) منتخبة من (إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان)، وينتهي المجموع بورقة (١٩٢).

مسطرتها (٢٠ × ١٥ سم)، وكل صفحة تحوي (٢٣) سطراً، مكتوبة بخط جيد واضح، وتاريخ كتابتها غير مدون عليها، لكن الخط الذي كتب به الكتاب الذي قبلها وهو مدون في الربع الأخير من القرن الثاني عشر الهجري كما سبق آنفاً، وناسخها مجهول.

وعرَّفت النسخةُ الرسالة بقولها: «هذا كتاب أرسله الشيخ، الإمام، العالم، العلامة، شيخ الإسلام، مفتي المسلمين، أبو عبدالله محمد بن أبي بكر، المعروف بابن قيم الجوزية ـ رحمه الله تعالى ـ، كتبه إلى بعض إخوانه في الله تعالى».

وقد جعلت هذه النسخة هي المعتمدة في التحقيق، للآتي: أ ـ أنها سلمت من السقط الذي اعترى النسخ الأخرى جميعها. ب ـ أن الأخطاء التي فيها أقل من النسخ الأخرى.

#### ٢ \_ النسخة (ب):

محفوظة بالمكتبة المحمودية في مكتبة الملك عبدالعزيز بالمدينة النبوية، برقم (٢٧٩٧) مجاميع، بعنوان: (رسالة أرسلها ابن القيم إلى بعض إخوانه).

تقع المخطوطة في خمس عشرة ورقة، وهي بخط جيد واضح، وخطها وأوراقها يشيران إلى أنها من مخطوطات القرن الثاني عشر الهجري تقديراً، ناسخها عبدالله بن موسى (١)، ومسطرتها (١٣) × ٨٠٥ سم)، وعدد الأسطر فيها أربعة عشر سطراً.

وقد وقع بها سقط من وسطها، بمقدار اثنين وثلاثين سطراً مطبوعاً، ويذكر ناسخ هذه النسخة أن السقط موجود في النسخة التي نقل عنها.

والمخطوطة تقع ثانية في المجموع التي هي فيه، ويحوي المجموع رسالتين، الرسالة الأخرى لم يذكر عليها اسم مؤلفها. وعرَّفت النسخةُ الرسالة بقولها: «هذا كتاب أرسله الشيخ، الإمام، العالم، العلامة، أبوعبدالله محمد بن أبي بكر، المعروف

<sup>(</sup>۱) لم أقف على ترجمة له، وقد نَسَخَ عام (١٥٥هـ) كتاب (فضائل الأعمال) لضياء الدين المقدسي (ت ٦٤٣هـ). (فهرس مخطوطات الحديث الشريف وعلومه في مكتبة الملك عبدالعزيز بالمدينة المنورة، عمَّار بن سعيد تمالت، ص ٤٩١).

بابن القيم ـ رحمه الله تعالى ـ كتبه إلى بعض إخوانه فقال». ٣ ـ النسخة (ج):

محفوظة بمكتبة جامعة الملك سعود في الرياض، برقم (١٦٥٦)، بعنوان: (رسالة في الإرشاد)، تقع في تسع ورقات، بخط جيد واضح، ورؤوس الفقرات بخط أكبر ذي لون أحمر، وبعض الفقرات فوقها خط أحمر، مقاسها (١٩×١٢سم)، وعدد الأسطر فيها واحد وعشرون سطراً، من مخطوطات القرن الرابع عشر الهجري، وبها سقط من وسطها كالنسخة السابقة، وناسخها مجهول، ومن الملحوظات المتكررة فيها، أن بعض الكلام يتكون من سطر أو أسطر في النسختين الأوليين يُختصر في هذه النسخة بكلمة أو كلمتين!

وعرَّفت النسخةُ الرسالة بقولها: «هذه رسالة أرسلها شمس الدين، أبو عبدالله ابن القيم ـ رضي الله عنه ـ إلى بعض إخوانه». ٤ ـ النسخة (د):

من محفوظات المكتبة العامة السعودية بالرياض (١)، ومصورتها في مكتبة جامعة الملك سعود محفوظة برقم (ف 80/3 - (1)) بعنوان: (رسالة في البركة).

وهي نسخة غير كاملة سقط منها ما يقارب النصف من حجمها، تقع في أربع ورقات، وعدد الأسطر فيها ما بين (٢٣ ـ ٢٦) سطراً،

 <sup>(</sup>١) وهي مكتبة دار الإفتاء والتي نقلت مخطوطاتها إلى مكتبة الملك فهد الوطنية بالرياض.

وخطها من خطوط القرن الرابع عشر الهجري، ناسخها مجهول، ويظهر أن ناسخها قد اعتمد على النسخة (ج) ويتصرف أحياناً بالاختصار والحذف.

وعرَّفت النسخةُ الرسالة بقولها: «قال الشيخ، الإمام العالم، العلامة، شمس الدين، بحر العلوم، أبو عبد الله ابن القيم رحمه الله».

#### عنوان الرسالة

لم يُسمِّ ابن القيم رسالته هذه كما عُهد عنه في كتبه أنه يسميها باعتناء شديد.

وقد سُمِّيت في فهارس المكتبات المحفوظة فيها النسخ بالأسماء التالية:

١ ـ رسالة لابن قيم الجوزية.

٢ ـ رسالة أرسلها ابن القيم إلى بعض إخوانه.

٣ \_ رسالة في الإرشاد.

٤ \_ رسالة في البركة.

فمن سماها بالإرشاد فقد نظر إلى غرضها، ومن سماها بالبركة فقد نظر إلى موضوعها في بدايتها.

وعنون لها الشيخ بكر أبو زيد بـ (رسالة ابن القيم إلى أحد إخوانه)، وبهذا العنوان اشتُهرت عند عدد من أهل العلم المعاصرين؛ ولذا رأيت إثباتها بهذا العنوان، وحتى لا يحصل لبس بذكر عنوان لم تُعرف به لدى العلماء، كما أن النسخ الثلاث

المعتمدة قد عرَّفت هذه الرسالة بنحو هذا العنوان.

# المرْسَلُ إليه

ورد في بداية النسخة الأصل أن المرسل إليه هو (علاهن)، وفي (ب) (ب) (علام الدين)، وفي (ج) و(د) (علاء الدين)، وبتتبع كثير من فهارس الكتب التي ترجمت لعصر ابن القيم لم أقف على أحد لُقب بعلاهن، ولا بعلام الدين، ولكن ورد فيها ذكر عدد من الأشخاص لقبوا بعلاء الدين كما في (ج) و(د)، وعلم الدين، ولم تُشر الكتب التي اطلعت عليها إلى وجود مراسلة بين أحد منهم وابن القيم، أو الإشارة إلى أنه تلميذ لابن القيم، أو ذِكْرِ قرينة يُطمأن إليها؛ وهذا يجعل شخصية من أرسلت إليه الرسالة مجهولة.

وكردد م لطف حنى بدق خفاه عن دم الري وكرعد مسكاعاننا نبك المسرة بالمبشي اداصاتت كالا والمسول المريموا الراحا فقال تحسن الى الاخ علاها اللاحن ويضع بدؤ يعدمهارة اين ماكاب لوكة الرجال تعليم المخبر حبث حال ويصيمه نكل من موبعة الاستفالي أخيا راعن السير وكجلن باز النم النت اليم معلم الكن داعيًا الى اندمذ لل دومرعات فى طاعته نعدام وكة أرحل ومن جلامي هذا نفند خلام البركة وعفت بركة لتابد والاجتماع بدباعتي بوكة من ليته واجتربه فاند بينيج الونن في الماجريات وسيدا لقلب وكال فق مدخل على العدد سبها منواع ورجنه ومنزلته عنده ولعدا دعي ببط التيوخ مقاك اجذر واعالطة من تصبيريا المنه الوقت وتنسير التله

صورة الصفحة الأولى من النسخة (الأصل) المحفوظة بدار الكتب المصرية بالقاهرة.

عن انس وهواد التي عَلِي الدعم العيما بَدَ بويهم وحَعُوفَهُ هِلِيهِ الإم اعدمُ الامدَنبيم وسَعْمَدُ ودَنينه في ذات في هذا الرُمِنَ اعدم والمعرفة ما لانديم كه الله ولواليكونوا لعار وفي بالمله واسمايد وصفائد فيحقد ومن حنا يعلم فول البي صكى الله علموتم فخالحديث الذي رواه ابوادا فيدوالا فأمآخرمن هَدُ اللَّهُ زِيلَا بِنَ ثُلَّابِتَ وَحَدْ بِنِنْدُ وَعَدِيمًا أَنَّ اللَّهُ الْوَعَدُبِ المِلْ سمواته واعلاوصه لعدمه وهوعيرظام ام واورعهم لكائت وملاك هكذا رحمته حيرالم من عالم بند الشان ارتبنة أسور ببنة مجهدة وقرة غالمة فقا وتها وعبة مه ويعدد مهذه الاربعذهي فواعدالهات ومعا دخلعلى لعند من التنعيبي في ما ما ما وراه و وفي هم وريا طعد فهري المنهان عدهالا دبعة ونتساد بعضائلتامل المبي هذه الاربعاء الإسيا فالمحفلها سبرة وملوكه فينى عدا علومه فاعما له وأوا رحواله فيأبيض بلج الامها والتخلف مى خلف اللم مقرها وإدرالستعان وعلسالتكلاد والبدالوغية وهوالسؤل باث بوننن وسأيرا حواننا فاحل السية المتعيقه عليا العولي مالك كالمان به وعربسنا دنع لوكيل ثمة ارسالة من الله تعالى ومردة لأشرك لذنداخلا وله الجدوهو على كان شي قدير وسلى فلاعلى سية فاعيل بني الي كالدوسجم وسلم بسليما كورااتي بعيم الدي ه! دیمی امزی ه داخیره ۱

صورة الصفحة الأخيرة من النسخة (الأصل) المحفوظة بدار الكتب المصرية بالقاهرة. وعلالوصعبرة على الرحب المعلمة الما عن الرحب المعلمة الرحب المراكبة المعلمة المراكبة المعلمة المراكبة المعلمة المراكبة المعلمة المراكبة ال هذاكنا ب ارسله الشيخ الامام العالم العلامترا بواعبد السحرين ابي بكرا لمعروى بأبن المقيم وعراه بنعا كبرالي بعث اخوانه فعال وسراكسو لا المرجو الاجابة ال يحسى الى الاخ علام الدين في الدنيا والامرة ونفع برويجعلدمباركان ماكان فائبركة الجار تعليد الخيرجيث عل ونعجد للرمادة ع بدفا الله تعالى لما راعى المسع وجعلن مباركا ان ماكن الاعطا الخني داعيا الي الدمذكر البرمرع بافي طاعتد وللامن بركة الجلوم خلاص هذا فغرخلى ما الركة ومحقر بركة لقايد والاجياع بربرتحت بركة ما لعيرواجة وبرفا شريفي والوقت في الما مرايات ويفسد القلب وكلافر تدخوعل لعبدفيها ضاع الوقة وضاراللب وبعود بضاع مظرم السرفقصا عد رجترها عدومنزلترعنده ولهزااوص بعض السوخر فغاراه روائكا لطرم تعنع مخالطتم الوقت وبتفسد العكب فانرمتماضا ع الوقي وفسد الفلب انفرطي على لعبد ا موره كل وكان عي فال

صورة الصفحة الأولى من النسخة (ب) المحفوظة بالمكتبة المحمودية بالمدينة النبوية.

وملاك هذالك الربعة في قواعد هذاالك في كل العبرة الموركة المال وكل المالة العبرة المنتقال وكل المالة وكل العبرة المنتقدة والمنتقدة والمنتقدة والمنتقدة والمنتقدة والمنتقدة والمنتقدة المنتقدة المنتقدة المنتقدة المنتقدة المنتقدة المنتقدة المنتقدة والمنتقدة المنتقدة المنتقدة المنتقدة المنتقدة المنتقدة والمنتقدة المنتقدة المنتقدة

وكا الغراغ مى كتب هذه الإوراق التربيغ م يوم الاعدوقت البطى نقلق اكديثرن لر يست من حا دالا خر بنها المفتق الحالس عبدا لله بن من عفراله لرولواله برائم الني

صورة الصغمة الأخيرة من النسخة (ب) المحفوظة بالمكتبة المحمودية بالمدينة النبوية.

هده برسالة ابرسلها يشمس المزي العاعسان الماموالم المالك ولا الموالا ما عددال لاج علاء الدس في الدينا والاهرة وان يه وعمله ماركا الماكان فأن تركة الرحانعل لل عدا ما وبصحة لكل من اجتم م قالاهما اختأ تراعن المسوعلة إلى الوحعلي مناركا إبر كنت إن معلما للحدواعيا الحالب خدارًا في منافع طأ فمذابين تركة الرحلومة علامه هذا فتدخلا مد الركة ومحنت مركة لغائم والإجتماع مراتف لكة من لند واحمر به فالديض الرقد ي الأحراب الغلب وكاافة بدجاعارالعدمسهاضاء الواقية وفياد الغلب وتعود بصاع حظم منالل ونعطان درجم ومنالنه عبده ولهذا اوصعص عَمَّا لَا عَدْرُ وَامِنِي الطُّهُ مَنْ بَعِيمٌ مِنَا لَظِيرُ الرَّفِيدُ وتنفس والقلب فابم مترضاع الوقت وسيالنك العطا على لعندا دور وكلها وكان ابن قال الدمير ولا تطوينا اعتلنا قليم عن ذكرنا والنب هوام كاندافره فرط ومانا مراحال هذاالل عد كليم الاافل الفلل ورعفك قلق ما وكانتها والتعدالقوائم وصارت انورج وبصالحها

صورة الصفحة الأولس من النسخة (ج) المحفوظة بمكتبة جامعة الملك سعود بالرياض. وهد نعم عدم وغنرارسيات وضاعف مسالة وها التعانس وهوادلش على العالم المحابة بريهو منزقه عليه الهماع الاحربسيهم ومنترودا فان في هذا الامرمن العلوا لمعرفة ما لا يدركم الا اولوا المصا يرومناها بغيم فعرام صلى للم علم وسلم فا رواء ابوا داودوغره من حديث ريدب تابت وغره الالملوعذب اهل عديه واهدار صه لعديه وفر عنظالم ليم ولورهم لكانترهم حيالهم فاعالهم وملك مداليا مارسة امورسة صعية وقدة غالبة بتيا رسها رغبة ورهبة مفي فؤاعده والئاه ومنى د صراالسناص على العدى المائم واحوالم وظاهره وماً طنه منهدمن نتصال هذه الاربعة اونعصاب مقط فاليتا ماللب هذه الاشبا ولعملها يره وسلعكه وبينى عليهاعامده واعاله فمامتحمل نتج الامنها ولا تخلع منا تخلف الامنا فتدعا رآله تعالاعلم وهوالمستعان وعليم الشكااي وال عدد العلى العلى العلى العلى العلى و صلاله على العلى العلى العلى و صلاله

صورة الصفحة الأخيرة من النسخة (ج) المحفوظة بمكتبة جامعة الملك سعود بالرياض.

أسلط والمرخف الاج بنزان يحسني الالاخ خلاء الديني أأينا المنترحا ونص الحلن اجتمع برفال للدنفالي احباس الع وجعلني الركاا بماكنوا بي مطاللي واعياالي لغبذا مؤرة كلها وكان عن فالالبرميرولا تطبخ اعتبلنا

صورة الصفحة الأولى من النسخة (د) المحفوظة بالمكتبة العامة السعودية بالرياض.

النبعي مان كان المعنى من انبعن معسطون عن الخيار من عني أو غوري العطولا والفعل تحود دليل علم أن الباعد الذي الاله عزوجل وان كان معطوفا علاهم الميوري سيل وتنكر حيائر وكرعا قل يستعي في هذه الأس ولكذاكرًا لناس علط في عصيلُ هن المنطلق دما بتحدم معرنته وإما بعدم البطريق المعصلة البو الما بعد علطان سبهما الجهل و بتعلم منها المهلاب و طوق له المعلاب و طوق له المعلاب و من منه المعلاب و منه منه الكن في منه منه و منه المطارب وسلوى طريعه والابخار معديهما عليها الاباحد مين إما حب مغلق واما وفي ىن ع.

صورة الصفحة الأخيرة من النسخة (د) المحفوظة بالمكتبة العامة السعودية بالرياض.



# أَنَّارُالْإِمَامِ إِنْ قَيْمُ الْجَوْزِيَّةِ وَمَا لِحَقَهَا مِنْ أَغَالِ (٥)

# المرا الجرائ القلم المرا المر

تالیف الإمام أِي عَبْدِ اللّهِ مَحَدِبْنِ إِي بَكُرِبْنِ أَیُوبِ آبْنِ قَیّمِ الجَوْزِیّةِ ( ١٩١ - ٧٥١ )

> تَحَقِيْن **بى محدّ (ليريغر**

ٳۺڗڡ ڰؚڰڔؙڹ۠ۼۼڹؙڒڵؠڵٳ*ڹٚٷڒؽ*ڵؽ

تَمْونِن مُؤَسَّسَةِسُابِمُان بن عَبْدِالعَ زِيْزِالرَّاجِجِيِّ الْحَيْرِيَّةِ

> <u>ڮٚٵڋۘػٳڶڶۼۜٷڶڋؽ</u> ۺڞۯٷڣؙۯڹۼ

# بنسب الله التكني التحسير

الله المسؤولُ المرجو الإجابة أن يُحسِنَ إلى الأخ [علاءِ الدِّين] (١) في الدُّنيا والآخرة، وينفع (١) به، ويجعله مباركاً أينما كان. فإن بركة الرجل تعليمه للخير حيث حل، ونُصحُهُ لكلِّ من اجتمع به، قال الله تعالى \_ إخباراً عن المسيح [عليه السلام]: ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكاً أَيِّنَ مَا صَعُنتُ ﴾ [مريم: ٣١] أي معلماً للخير، داعياً إلى الله، مذكراً به، مرغباً في طاعته، فهذا من بركة الرجل، ومن خلا من هذا فقد خلا من البركة، ومُحِقت بركة لقائه والاجتماع به، بل تُمْحق بركة من لقيه واجتمع به، فإنه يضيع الوقت في المَاجَرَيَاتِ (٣)، ويفسد القلب. وكل وتعود بضياع [حظه] (١) من الله، ونقصان درجته ومنزلته عنده؛ ولهذا وتعود بضياع [حظه] (١) من الله، ونقصان درجته ومنزلته عنده؛ ولهذا

<sup>(</sup>١) في الأصل (علاهن)، وفي ب (علام الدين)، والمثبت من ج، ود، وانظر الكلام عن هذه الألقاب في قسم الدراسة، ص٢١.

<sup>(</sup>۲) في ج (وأن ينفع).

<sup>(</sup>٣) (الماجريات): كلمة مُحدثة، وهي الحوادث والأمور التي جرت أو تجري، مأخوذة من قولهم: جرى ماجرى، ويقال: كانت بينهم مناظرات وماجريات يطول شرحها. (انظر: الهادي إلى لغة العرب، حسن سعيد الكرمي ٢ / ٣٢٣).

<sup>(</sup>٤) في ب (وكلافة) بدل (وكل آفة).

<sup>(</sup>٥) في الأصل (القلب) وهو خطأ، والمثبت من ب، وج.

 <sup>(</sup>٦) في الأصل (حقه) وهو خطأ فادح من الناسخ؛ فإن الحقوق عند الله لا تضيع، والمثبت من ب، وج.

ومن تأمل حال هذا الخلق، وجدهم كلهم - إلا أقل القليل - ممن غفلت قلوبهم عن ذكر الله - تعالى -، واتبعوا أهواءهم، وصارت أمورهم ومصالحهم ﴿فُرُطا﴾ أي: فرَّطوا فيما ينفعهم ويعود بصلاحهم، واشتغلوا بما لا ينفعهم، بل يعود بضررهم (٣) عاجلاً وآجلاً (٤).

[وهؤلاء] (٥) قد أمر الله مسبحانه مرسوله ألا يطيعهم، فطاعة الرسول لا تتم إلا بعدم طاعة هؤلاء (٦)، [فإنهم] (٧) إنما يدعون إلى ما يشاكلهم من اتباع الهوى، والغفلة عن ذكر الله (٨).

والغفلة عن الله والدَّار الآخرة متى تزوجت باتباع الهوى، [تولد

<sup>(</sup>١) في ب، وج (أوصى).

<sup>(</sup>٢) في ج (بعضهم).

<sup>(</sup>٣) في ج (بما يضرهم).

<sup>(</sup>٤) تكلم ابن القيم في ذم الخلطة، وبيَّن الضابط النافع فيها، في مدارج السالكين (١/ ٤٥٤ \_ ٤٥٦).

<sup>(</sup>٥) في الأصل (ومن هؤلاء)، والمثبت من ب، وج.

<sup>(</sup>٦) في ج (طاعتهم).

<sup>(</sup>٧) في الأصل (بأنهم)، والمثبت من ب، وج.

<sup>(</sup>A) في ج: (عن الله والدار الآخرة).

ما] $^{(1)}$  بينهما كل شر $^{(1)}$ . وكثيراً ما يقترن أحدهما بالآخر ولا يفارقه $^{(7)}$ .

ومن تأمل فساد أحوال<sup>(3)</sup> العالم عموماً وخصوصاً، وجده ناشئاً عن هذين الأصلين، فالغفلة تحول بين العبد وبين تصور<sup>(٥)</sup> الحق ومعرفته والعلم به<sup>(٦)</sup> فيكون من [الضالين]<sup>(٧)</sup>. واتباع الهوى يصده عن قصد<sup>(٨)</sup> الحق وإرادته واتباعه<sup>(٩)</sup>، فيكون من المغضوب عليهم.

وأما المنعم عليهم فهم الذين مَنَّ الله عليهم بمعرفة الحق علماً، وبالانقياد إليه وإيثاره على ما سواه عملاً، وهؤلاء هم الذين على سبيل النجاة، ومن سواهم على سبيل الهلاك. ولهذا أمرنا الله \_ سبحانه \_ أن نقول كل يوم وليلة عدة مرات: ﴿ آهدنا ٱلصِرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ نَقُولُ كَلْ يُومُ وليلة عدة مرات: ﴿ آهدنا ٱلصَرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ فَلَا صِرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ فَلَا صَرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ وَلَا اللهَ اللهِ عَلَيْهِمُ عَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمُ وَلَا اللهَ اللهُ عَلَيْهِمُ عَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمُ وَلَا اللهَ اللهُ ال

فإن العبد مضطر كل الاضطرار إلى أن يكون عارفاً بما ينفعه في

<sup>(</sup>١) في الأصل (تولدتا)، والمثبت من ب.

<sup>(</sup>۲) في ج: (تولد منهما شر كثير).

<sup>(</sup>٣) (ولا يفارقه) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٤) (أحوال) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٥) (تصور) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>٦) في ج (وبين معرفة الحق وتصوره) بدل (وبين تصور الحق ومعرفته والعلم به).

<sup>(</sup>٧) في الأصل (الصالحين) وهو خطأ، والمثبت من ب، وج.

<sup>(</sup>٨) في ج (اتباع) بدل (قصد).

<sup>(</sup>٩) (وإرادته واتباعه) سقطتا من ج.

معاشه ومعاده، وأن يكون مؤثراً مريداً لما ينفعه (۱) مجتنباً لما يضره. فبمجموع هذين [يكون] قد هُدِي إلى الصراط المستقيم (۳). فإن المعرفة ذلك سلك سبيل الضالين (٤) ، وإن فاته قصده (٥) واتباعه سلك سبيل (٦) المغضوب عليهم. وبهذا يُعرف قدر هذا الدُّعاء العظيم، وشدة الحاجة إليه (۷)، وتَوَقُفُ (۸) سعادة الدُّنيا والآخرة عليه.

والعبد مفتقر إلى الهداية في كل لحظةٍ وَنَفَسٍ، في جميع ما يأتيه ويذره، فإلَّهُ بين أُمورٍ (٩) لا ينفكُ عنها:

أَحدُها أمور قد (١٠) أتاها على غير وجه الهداية جهلاً، فهو محتاج إلى أن يطلب الهداية إلى الحق (١١) فيها.

<sup>(</sup>١) في ج (له) بدل (لما ينفعه).

<sup>(</sup>٢) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع فتاوي ابن تيمية (١٤/ ٣٢٠\_ ٣٢١).

<sup>(</sup>٤) في ج: (فهو من الضالين) بدل (سلك سبيل الضالين).

<sup>(</sup>٥) (قصده و) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٦) في ج (فهو من) بدل (سلك سبيل).

<sup>(</sup>٧) (وشدة الحاجة إليه) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>۸) في ج (فتوقف).

<sup>(</sup>٩) قال ابن القيم في شفاء العليل (١/ ٢١٥): "قال شيخنا" يعني شيخ الإسلام ابن تيمية، ثم ذكر أكثر هذه الأمور التي ذكرها هنا، ولم يُفصِّل فيها كما فَصَّل هنا.

<sup>(</sup>۱۰) (قد) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١١) (إلى الحق) ساقطة من ج.

أو يكون عارفاً بالهداية فيها، فأتاها على غير وجهها عمداً، فهو محتاج إلى التوبة منها.

أو أمور لم يعرف وجه الهداية فيها علماً ولا عملاً، ففاتته الهداية إلى علمها ومعرفتها، وإلى قصدها وإرادتها(١) وعملها.

أو أمور قد هُدِي [إليها] (٢) من وجه دون وجه، فهو محتاج إلى تمام الهداية فيها (٣).

أو أمور قد هُدِي إلى أصلها دون تفاصيلها، فهو محتاج إلى هداية التفصيل.

أو طريق قد هُدِي إليها، وهو<sup>(3)</sup> محتاج إلى هداية أخرى فيها، فالهداية إلى الطريق شيءٌ آخر<sup>(0)</sup>، ألا فالهداية إلى الطريق شيءٌ آخر<sup>(1)</sup>، ألا ترى أن الرجل يعرف [أنَّ] (1) طريق البلد<sup>(۷)</sup> الفُلاني هو طريق كذا وكذا، ولكن لا يحسن أن يسلكه، فإن سلوكه [يحتاج] (۱) إلى هداية خاصة في نفس السلوك، كالسير في وقت كذا دون [وقت] (٩) كذا،

<sup>(</sup>١) (ومعرفتها وإلى قصدها وإرادتها) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٢) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ج.

<sup>(</sup>٣) (أو أمور قد هدي إليها) إلى (الهداية فيها) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>٤) في ب، وج (فهو).

<sup>(</sup>٥) (فالهداية إلى الطريق) إلى (آخر) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٦) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

<sup>(</sup>٧) في ب (البلدة).

<sup>(</sup>A) في الأصل (محتاج) والمثبت من ب، وج.

<sup>(</sup>٩) سأقطة من الأصل ومن ج، وأثبتت من ب.

وأخذ الماء في مفازة كذا مقدار كذا، والنزول في موضع كذا دون كذا الماء في مفازة كذا مقدار كذا السير قد يهملها من هو عارف بأن الطريق هي هذه، فيهلك وينقطع عن المقصود (٣).

وكذلك أيضاً ثمَّ أمورٌ هو محتاج إلى (٤) [أن] (٥) يحصل (٦) له فيها من (٧) الهداية في المستقبل مثل ما حصل (٨) له في الماضي.

وأمور هو خال عن اعتقاد حق أو باطل (٩) فيها، فهو محتاج إلى هداية الصواب فيها.

وأمور يعتقد أنَّه فيها على هُدى وهو على ضلالة ولا يشعر، فهو محتاج إلى انتقاله عن ذلك الاعتقاد بهدايةٍ من الله(١٠٠).

وأمور قد فعلها على وجه الهداية، وهو محتاج إلى أن يَهدِيَ غيره [٢/ أ] [إليها] (١١) ويرشده/ وينصحه (١٢)، فإهماله ذلك يُفوِّت عليه من الهداية

<sup>(</sup>١) (دون كذا) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٢) (نفس) ساقطة من بُ، وج.

<sup>(</sup>٣) (وينقطع عن المقصود) ساقطة من ح.

<sup>(</sup>٤) (إلى) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

<sup>(</sup>٦) في ب، وج (تحصل).

<sup>(</sup>٧) (من) ساقطة من ب، وج.

<sup>(</sup>٨) في ب، وج (يحصل).

<sup>(</sup>٩) في ب (عن اعتقاد حقاً وباطلاً).

<sup>(</sup>۱۰) (بهدایة من الله) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١١) ساقطة من الأصل وب، وأثبتت من ج.

<sup>(</sup>۱۲) (ويرشده وينصحه) ساقطة من ج.

بحسبه كما أن هدايته للغير (۱) وتعليمه ونصحه (۲) يفتح (۳) له باب الهداية ، فإنَّ الجزاء من جنس العمل ، فكلما (٤) هَدَى غيره وعلمه هداه الله وعلمه (٥) فيصير (٦) هادياً مهدياً ، كما في دعاء النبي ﷺ الذي رواه الترمذي وغيره (۷): «اللهم زَيِّنَا بزينة الإيمان ، واجعلنا هداة مهتدين ، غير ضالين ولا مُضلِّين ، سلماً لأوليائك ، حرباً لأعدائك ، نُحب بحبك

<sup>(</sup>١) في ج (الغير) بدل (للغير).

<sup>(</sup>٢) (وتعليمه ونصحه) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٣) في ج (تفتح) بدل (يفتح).

<sup>(</sup>٤) في ب، وج (وكلما) بدَّل (فكلما).

<sup>(</sup>٥) (هداه الله وعلمه) ساقطة من ب، (وعلمه هداه الله وعلمه) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٦) في ج (صار) بدل (فيصير).

<sup>(</sup>۷) سنن الترمذي، كتاب الدعوات، (۵/ ٤٥٠ ـ ٤٥١)، باب (۳۰)، (ح ٣٤١٩)، من حديث طويل، أوله: «اللهم إني أسألك رحمة من عندك تهدي بها قلبي . . . ». ورواه ابن خزيمة في صحيحه (٢/ ١٦٦، ح١١١٩).

وقال ابن حبان بعد أن ساق الحديث «هذا باطل»، (المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين ١/٢٣١).

قال الألباني: «ضعيف الإسناد»، (ضعيف سنن الترمذي ص٤٤٥، ح١٧٨).

لكن موضع الشاهد من الحديث، وهو قوله: «اللهم زينا بزينة الإيمان، والجعلنا هداة مهتدين» صححه بعض العلماء من حديث آخر، أوله «اللهم بعلمك الغيب وقدرتك على الخلق أحيني ما علمت الحياة خيراً لي. . . » الحديث، رواه أحمد في المسند (٥/ ٣٢٧، ح ١٧٨٦)، والنسائي، وصححه الألباني (صحيح سنن النسائي، ١٨٠٠/ - ٢٨٠، ح ١٢٣٨) وابن حبان في صحيحه (صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان ٥/ ٣٠٤ - ٣٠٥، ح ١٩٧١)، والحاكم وصححه، ووافقه الذهبي (المستدرك ١/ ٤٠٤ - ٥٢٥).

### من أحبك ، ونعادي بعداوتك من خالفك $^{(1)}$ ».

[وقد] (٢) أثنى الله \_ سبحانه \_ على عباده المؤمنين (٣) الذين يسألونه أن يجعلهم أئمة يُهتَدَى بهم، فقال تعالى في صفات عباده (٤): ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبِّنَا هَبُ لَنَا مِنْ أَزْوَلِجِنَا وَدُرِيَّكِنِنَا قُرَّةً أَعْيُنِ وَأَجْعَلَنَا لِلْمُنَّقِينَ يَقُولُونَ رَبِّنَا هَبُ لَنَا مِنْ أَزْوَلِجِنَا وَدُرِيَّكِنِنَا قُرَّةً أَعْيُنِ وَأَجْعَلَنَا لِلْمُنَّقِينَ لِلْمُنَّقِينَ لِلْمُنَّقِينَ إِلَّمَا فَي الخير (٢) . إمامًا ﴿ إِنَّ اللهِ قَالَ ابن عباس : يُهتَدَى (٥) بنا في الخير (٢) . وقال أبو صالح (١٠) : أئمةً في وقال أبو صالح (١٠) : أئمةً في

<sup>(</sup>١) نهاية الحديث في ج: (ونعادي بعداوتك من عاداك وخالف أمرك).

<sup>(</sup>٢) في الأصل (فقد)، والمثبت من ب، وج.

<sup>(</sup>٣) (المؤمنين) ساقطة من ب، وج.

<sup>(</sup>٤) (في صفات عباده) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٥) في ج (أئمة يقتدى) بدل (يهتدى).

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري بمعناه، (تفسير الطبري ١٩/٣١٩).

<sup>(</sup>٧) أبو صالح اسمه باذام، ويقال: باذان، مولى أم هاني بنت أبي طالب ـ رضي الله عنهم ـ، عنها ـ، حدَّث عنها وعن علي، وابن عباس، وأبي هريرة ـ رضي الله عنهم ـ، وعامة ما يرويه تفسير. (انظر: سير أعلام النبلاء ٥/٣٧ ـ ٣٨، وتهذيب التهذيب (٢٦١٤ ـ ٤١٧).

 <sup>(</sup>٨) في الأصل (يهتدى)، والمثبت من ب، وج، والسيوطي كما في الحاشية التائية.

<sup>(</sup>٩) أخرجه الفريابي عن أبي صالح، (الدر المنثور، للسيوطي، ٥/١٤٩).

<sup>(</sup>۱۰) مكحول، يُكنَى أبا عبدالله \_ وقيل غير ذلك \_ الدمشقّي الفقيه، عالم أهل الشام، تابعي ثقة، مولى امرأة هذلية. واختلف في وفاته مابين (۱۱۲هـ) إلى (۱۱۸هـ)، (انظر: سير أعلام النبلاء ٥/١٥٥ ـ ١٦٠، وتهذيب التهذيب (۲۸۹/۱»).

[التقوى](1)، يَقَتَدِي بِنَا المتقون (٢)(٢). وقال مجاهد (٤): «اجعلنا مؤتمِّينَ بالمتَّقين، مقتدين بهم (٥). وأشكل (٢) هذا التفسير (٧) على من لم يعرف قدر فهم السلف وعمق علمهم، وقال: يجب أن تكرون (٨) الآية على هذا القول من

<sup>(</sup>١) في الأصل (الفتوى)، والمثبت من ب، والنيسابوري كما في الحاشية التالية.

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي النيسابوري في تفسيره، عن مكحول، (الوسيط في تفسير القرآن المجيد ٣/ ٣٤٩).

وأخرج عبد بن حميد وابن جرير عن قتادة، قال: «قادة في الخير ودعاة وهداة يؤتم بهم في الخير»، (انظر: الدر المنثور ١٤٩/٥).

<sup>(</sup>٣) في ب، وج (المقتدون) بدل (المتقون).

<sup>(</sup>٤) مجاهد بن جبر، شيخ القراء والمفسرين، رجَّح الذهبي أنه مولى السائب بن أبي السائب والد عبدالله بن السائب رضي الله عنه م، ولد سنة (٢١هـ) في خلافة عمر بن الخطاب مرضي الله عنه م، روى عن ابن عباس مرضي الله عنه منه وعنه أخذ القرآن والتفسير والفقه، وروى عن عدد من الصحابة، وصح عنه أنه قال: عَرضتُ القرآن على ابن عباس ثلاث عرضات، أقفه عند كل آية، أسأله فيم نزلت؟ وكيف كانت؟ وحدَّث عن مجاهد خلق كثير، توفى سنة (١٠٠هم) وقد نين على الثمانين. (انظر: معرفة القراء الكبار، للذهبي ١/٦٦ مرسير أعلام النبلاء ٤/٩٤٤ مروى، وغاية النهاية في طبقات القراء، لابن الجزري ٢/١١ مروي، وطبقات المفسرين، للداودي طبقات المفسرين، للداودي

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري بسنده في تفسيره (١٩/ ٣٢٠). وأخرجه عبدالرزاق في تفسيره (٢/ ٢٧)، وعبد بن حميد، (انظر: الدر المنثور ١٤٩/٥).

<sup>(</sup>٦) في ج (وقد أشكل).

<sup>(</sup>٧) (التفسير) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٨) ( يجب أن تكون) ساقطة من ج.

باب (۱) المقلوب (۲) على تقدير (۳): (واجعل المتقين لنا أئمَّة) ، ومعاذ الله أن يكون شيء من القرآن (٤) مقلوب (٥) [عن] (٢) وجهه ، وهذا من تمام فهم مجاهد ـ رحمه الله ـ ؛ فإنه لا يكون الرجل (٢) إماماً للمتقين حتى يأتمَّ بالمتقين ، فنبَّه مجاهد على هذا الوجه (٨) الذي ينالون به هذا المطلوب ، وهو اقتداؤهم (٩) بالسلف المتقين من قبلهم فيجعلهم الله أئمة للمتقين من بعدهم (١١) ، وهذا من أحسن الفهم في القرآن وألطفه ، ليس من باب القلب في شيء . فمن ائتمَّ بأهل السُّنة قبله (١٠) وألطفه ، ليس من بعده ومن معه (١٠) .

<sup>(</sup>١) (القول) و(باب) سقطتا من ج.

 <sup>(</sup>٢) القلب: نوع من أنواع الأسلوب اللغوي. (انظر: البرهان في علوم القرآن، للزركشي ٣/ ٢٨٨ ـ ٢٩٣، والإتقان في علوم القرآن، للسيوطي ٣/ ١١٦).

<sup>(</sup>٣) في ج (أي) بدل (على تقدير).

<sup>(</sup>٤) زيادة من ج.

<sup>(</sup>٥) بالرفع في السُّخ جميعها؛ لأن (كان) تامة، فاقتصر على الفاعل.

<sup>(</sup>٦) من (ج) وفي غيرها (على).

<sup>(</sup>٧) في ب (فإن الرجل لا يكون).

<sup>(</sup>٨) (الوجه) ساقطة من خ.

<sup>(</sup>٩) في ب (وقد اهتدوا هم (بدل) وهو اقتداؤهم).

<sup>(</sup>۱۰) في ب زيادة (الذين).

<sup>(</sup>١١) (فيجعلهم الله أئمة للمتقين من بعدهم) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١٢) في ب (قبل).

<sup>(</sup>١٣) في ج: (قبل أن يأتم به من بعده فإنه يكون إماماً لهما)، بدل: (قبله؛ ائتم به من بعده ومن معه).

ووحّد سبحانه لفظ ﴿إِمَاماً ولم يقل: واجعلنا للمتقين أَيّمَةُ(١) فقيل: الإمام في الآية (٢) جمع آمّ (٣) نحو: صاحب وصحاب، وهذا قول (٤) الأخفش (٥)، وفيه بُعدٌ، وليس هو من اللغة المشهورة [المُستعملة] (١) المعروفة حتى يُفَسَّر بها كلامُ الله (٧).

وقال آخرون<sup>(۸)</sup>: الإمام هنا مصدرٌ، لا اسم<sup>(۹)(۱)</sup>، يُقالُ: / أَمَّ [۲/ب] إماماً، نحو: صام صياماً، وقام قياماً، أي: اجعلنا ذوي إمام<sup>(۱۱)</sup>،

والأخفش، هو سعيد بن مسعدة المجاشعي، مولى بني مجاشع، يُكنى أبا الحسن، صحب الخليل وسيبويه، وكان قدرياً غير غال. من كتبه: المسائل الكبير، والعروض، توفى سنة (٢١٥هـ) على خلاف فيها، (انظر: طبقات النحويين، للزبيدي ٢٤-٧١، وإنباه الرواة، للقفطي ٣٦/٣ـ٢٤، وبغية الوعاة، للسيوطى ١/٥٩١ ـ ٥٩١).

<sup>(</sup>١) (ولم يقل واجعلنا للمتقين أثمة) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٢) (الإمام في الآية) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٣) (آم) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٤) في ج (قاله) بدل (وهذا قول).

<sup>(</sup>٥) انظر: معانى القرآن، للأخفش (٣/ ٤٢٣).

<sup>(</sup>٦) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

<sup>(</sup>۷) (المعروفة حتى يفسر بها كلام الله) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٨) في ج (وقيل) بدل (وقال آخرون).

<sup>(</sup>٩) قَالَ الطبري: «هذا القول... قول نحويي أهل الكوفة»، تفسير الطبري (٩) قَالَ الطبري، وانظر: التبيان في إعراب القرآن، للعكبري (٦٤٣/٣)، والفريد في إعراب القرآن، للهمذاني (٦٤٣/٣).

<sup>(</sup>١٠) (لا اسم) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١١) (وقام قياماً أي اجعلنا ذوي إمام) ساقطة من ج.

وهذا(١١) أضعف من الذي قبله.

وقال الفراء (٢): إنما قال: ﴿إماماً﴾، ولم يقل أئمة، على نحو (٣) قوله (٤): ﴿ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ إِنَّا لَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الل

(١) في ج (وهو).

والفراء هو أبو زكريا: يحيى بن زياد بن عبدالله الديلمي، وكان من أبرع الكوفيين وأعلمهم، قيل: لولا الفراء ما كانت عربية؛ لأنه خلصها وضبطها، له تصانيف عديدة، منها: المصادر في القرآن، والجمع والتثنية في القرآن، وآلة الكتاب، والحدود. مات بطريق مكة سنة (٢٠٧هـ). (انظر: طبقات النحويين، للزبيدي ١٤٣ـ - ١٤٦، وإنباه الرواة، للقفطي ٢/ ٤٠، ٤/٧ - ٢٣، وبغية الوعاة، للسيوطى ٢/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن، للفراء (٢/٤٧٢).

<sup>(</sup>٣) (إنما قال إماماً ولم ليقل أثمة على نحو) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٤) في ج (ذلك كقوله);

 <sup>(</sup>٥) مع أن الخطاب صادر عن موسى وهارون عليهما السلام.

<sup>(</sup>٦) (ولم يقل رسولا) ساقطة في ج.

<sup>(</sup>V) انظر: الصحاح، للجوهري (۲/ ۷۳۱) مادة (ظهر).

<sup>(</sup>٨) في ج (كقوله) بدل (لقول الشاعر).

# يا عاذلاتي لا [تُرِدْن](۱) مىلامَتِي (۲) إنَّ العسواذِلَ ليسس<sup>(۳)</sup> لسي بسأميسر(۱) أي: ليس لى بأُمراء(۵).

(۱) في الأصل، وب (تزدن)، بالزاي المعجمة، وكذلك عند السيوطي: (شرح شواهد المغني ٢/ ٥٦١)، لكن أكثر من ذكر البيت أورده بالراء المهملة (تردن)، وذكره ابن جني بالراء في الخصائص مستشهداً بشطره الأول، ولا يصلح الاستشهاد به لما ذكره إلا بالراء المهملة، فقد أورده في باب الاكتفاء بالسبب من المسبَّب وبالمسبَّب من السبب، فقال بعد إيراد البيت: «أراد: لا تلمنني، فاكتفى بإرادة اللوم منه، وهو تل لها ومسبَّب عنها»، (٣/ ١٧٣)، ومثله ابن هشام في مغنى اللبيب (١٧٧١).

(٢) الشطر الأول من البيت ساقط من ج.

- (٣) هكذا عند أكثر من ذكره، والقاعدة أن يقول: (لسن)، وورد البيت على القاعدة في تفسير الطبري (٢٩/ ٣٢٠)، وفي مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب لابن هشام (٢٣٧/١)، وقال شارح أبيات مغني اللبيب: «النون في (لسن) ضمير العواذل، وروي في كتاب (التفسح في اللغة) [لأبي الحسين النحوي] وفي بعض نسخ (صحاح الجوهري) (ليس) بدون ضمير، والأول هو الجيد»، (شرح أبيات مغني اللبيب، عبدالقادر بن عمر البغدادي ٤/٤/٤).
- (٤) لم أقف على نِسبة لهذا البيت، وقال البغدادي ـ المتوفى عام (١٠٩٣هـ):

  «والبيت مشهور بتداول العلماء إياه في مصنفاتهم، ولم أقف على قائله»،

  (شرح أبيات مغني اللبيب ٤/ ٢٨٤)، وقال أيضاً: «وأورده أبو حيان في
  تذكرته عن الإمام المرزوقي، بأن فعيلاً قد يكون للجمع»، المرجع السابق
  (٤/ ٢٨٣). وأورده أيضاً ابن جني في الخصائص (٣/ ١٧٤)، والجوهري في
  الصحاح (٢/ ٢٧١) مادة (ظهر)، وغيرهم.
  - (٥) (أي ليس لي بأمراء) ساقطة من ج.

وهذا أحسن الأقوال، غير أنه يحتاج إلى مزيد (١) بيان (٢), وهو: أن المتقين كلهم (٣) على طريق واحد، ومعبودهم واحد، وأتباع كتاب واحد، ونبي واحد، وعبيد رَبِّ واحد. فدينهم واحد، ونبيهم واحد، وكتابهم واحد، ومعبودهم واحد (٤), فكأنهم كلهم إمام واحد (٥) لمن وكتابهم واحد، ومعبودهم واحد المختلفين الذين قد اختلفت طرائقهم، بعدهم، ليسوا (٢) كالأئمة المختلفين الذين قد اختلفت طرائقهم، ومذاهبهم، وعقائدهم (٧), فالائتمام إنما هو بما هم عليه، وهو شيء واحد، وهو الإمام في الحقيقة.

#### فصل

وقد أخبر سبحانه أن هذه الإمامة إنما تُنالُ بالصبر [واليقين] (^) فقال

 <sup>(</sup>۱) (مزید) ساقطة من ن، وج.

<sup>(</sup>٢) ذكر حسين بن أبي العز الهمذاني \_ (ت ٦٦٣هـ) \_ في المسألة السابقة ستة أقوال (انظر: الفريد في إعراب القرآن المجيد ٦٤٣/٣ \_ ٦٤٤)، لكن خمسة منها تدخل في الأقوال الثلاثة التي ذُكرت، أما القول السادس عنده فقد ذكره ابن القيم بياناً للقول الثالث.

<sup>(</sup>٣) (كلهم) ساقطة من ﴿.

<sup>(3)</sup> من قوله (ومعبودهم واحد) الأولى، إلى قوله: (ومعبودهم واحد) الثانية، ورد في ب كالتالي: (ومعبود واحد، وسبيل واحد، ونبيهم نبي واجد. فدينهم واحد، وكتابهم واحد، ومعبودهم واحد)، وورد في ج كالتالي: (ونبيهم واحد، ومعبودهم واحد).

<sup>(</sup>٥) (واحد) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>٦) في ب(ليس).

<sup>(</sup>٧) في ج (الذين اختلفت مذاهبهم) بدل (المختلفين الذين قد اختلفت طرائقهم ومذاهبهم وعقائدهم).

<sup>(</sup>A) في الأصل (وباليقين)، والمثبت من ب، وج.

تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَّةً يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَايَلِنَا يُوقِنُونَ ﴿ ﴾ [السجدة: ٢٤].

فبالصبر واليقين تُنالُ الإمامة في الدين (١)(٢).

فقيل: بالصبر عن الدنيا(٣).

وقيل: بالصبر<sup>(٤)</sup> على البلاء<sup>(٥)</sup>.

وقيل: بالصبر<sup>(٢)</sup> عن [المناهي]<sup>(٧)</sup>.

والصواب: أنه بالصبر عن ذلك كله، بالصبر [على] (^) أداء فرائض الله، والصبر عن محارمه، والصبر على أقداره.

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم في مدارج السالكين (۲/ ١٥٤): «سمعت شيخ الإسلام ابن تيمية ـ قدس الله روحه ـ يقول: بالصبر واليقين تنال الإمامة في الدين، ثم تلا قوله تعالى: ﴿ وَيَحَمَلْنَا مِنْهُمْ آلِيمَةٌ . . ﴾ الآية، وانظر: مجموع فتاوى ابن تيمية (۲۸/ ٤٤٢).

<sup>(</sup>٢) (فبالصبر واليقين تنال الإمامة في الدين) ساقطة من ج.

 <sup>(</sup>٣) رُوي عن الحسن البصري، وقتادة، والثوري، (انظر: الكشاف، للزمخشري
 ٣٤٣/٥ وتفسير ابن كثير ٣/ ٤٧٢، والدر المنثور ٣٤٣/٥).

<sup>(</sup>٤) (بالصبر) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٥) في تفسير البغوي (٣٠٣/٣)، وتفسير القرطبي (٧٣/١٤): «هذا الصبر: صبر على الدين وعلى البلاء».

<sup>(</sup>٦) (بالصبر) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٧) في الأصل (الملاهي)، والمثبت من ب، وج.

<sup>(</sup>A) في الأصل (عن)، والمثبت من ب، وج.

وجمع - سبحانه - بين الصبر واليقين؛ إذ هما(۱) سعادة العبد، وفقدهما يُفقده (۲) سعادته، فإن القلب تطرقه طوارق الشهوات المُخالفة لأمر الله (۳)، وطوارق (٤) الشبهات المخالفة لخبره، فبالصبر يَدفع الشهوات، وباليقين يَدفع (٥) الشبهات (١). فإن الشهوة والشبهة مضادتان للدين من كل وجه، فلا ينجو من عذاب الله (٧) إلا من (٨) دفع شهواته بالصبر، وشبهاته باليقين؛ ولهذا أخبر - سبحانه - عن حبوط أعمال أهل الشهوات والشبهات فقال - تعالى - : ﴿ كَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ عَلَيْقِهِمْ وَخُصَّتُمْ كَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ مِخْلَقِهِمْ وَخُصَّتُمْ كَالَّذِينَ مِن الشهوات، ثم قال : ﴿ وَخُصَّتُمْ كَالَّذِي حَاصُواً ﴾، وهذا هو بنصيبهم من الشهوات، ثم قال : ﴿ وَخُصَّتُمْ كَالَّذِي حَاصُواً ﴾، وهذا هو بنصيبهم من الشهوات، ثم قال : ﴿ وَخُصَّتُمْ كَالَّذِي حَاصُواً ﴾، وهذا هو الخوض بالباطل (۱۰) في دين الله وهو خوض أهل الشبهات (۱۱). ثم

[1/4]

<sup>(</sup>١) في ج (بينهما لأن بهما) بدل (بين الصبر واليقين إذ هما).

<sup>(</sup>٢) في ب (نعقد) بدل (يفقده)، وفي ج (وبفقدهما يفقد) بدل (وفقدهما يفقده).

<sup>(</sup>٣) في ج (للأمر) بدل (لأمر الله).

<sup>(</sup>٤) (طوارق) في هذا الموضع وفي الذي قبله سقطتا من ج.

<sup>(</sup>٥) في ج (تدفع) في الموضعين.

<sup>(</sup>٦) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم، لابن تيمية (١٠٦/١).

<sup>(</sup>٧) (من عذاب الله) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>A) (من) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>٩) في ج (و) بدل (فهذا).

<sup>(</sup>١٠) في ب (خوض أهل الباطل) بدل (الخوض بالباطل).

<sup>(</sup>١١) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم (١/٧١).

قال: ﴿ أُولَكِيكَ حَبِطَتَ أَعَمَنُهُمْ فِي ٱلدُّنَيَا وَٱلْآخِرَةَ وَأُولَيِكَ هُمُ الدُّنيَا وَٱلْآخِرَةَ وَأُولَيِكَ هُمُ الخَيْسِرُونَ ﴿ ﴾ [التوبة: ٢٩] (١) ، فعلق ـ سبحانه ـ حبوط الأعمال والخسران باتباع الشهوات الذي هو الاستمتاع بالخلاق، وباتباع الشبهات الذي هو الخوض بالباطل (٢) .

# فصل (۳)

وكما أنه \_ سبحانه \_ علَّقَ الإمامة في الدين بالصبر واليقين (١) فالآية متضمنة لأصلين آخرين (٥):

أحدهما: الدعوة إلى الله وهداية خلقه (٦).

الثاني: هدايتهم بما أمر به (٧) على لسان رسوله ﷺ، لابمقتضى عقولهم، وآرائهم، وسياساتهم، وأذواقهم (٨)، وتقليد أسلافهم (٩) بغير برهان من الله؛ لأنه قال: ﴿ يَهَّدُونَ بِأَمْرِنَا . . ﴾ [السجدة: ٢٤] (١٠).

<sup>(</sup>١) في ج (والخوض بالباطل في دين الله هو خوض الشبهات) بدل (ثم قال: ﴿ وَخُضَّتُمْ . ﴾ إلى ﴿ هُمُ ٱلْخَاصِرُونَ﴾ .

<sup>(</sup>٢) في ج (بذلك) بدل (باتباع الشهوات) إلى (بالباطل).

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٤) في ج (بما ذكر) بدل (بالصبر واليقين).

<sup>(</sup>٥) (آخرين) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٦) في ج (أحدهما: هدآية خلق الله).

<sup>(</sup>٧) في ج (أنها بما أمر به) بدل (هدايتهم بما أمر به)، و(به) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>٨) (وأذواقهم) ساقطة من ب.

 <sup>(</sup>٩) في ج (الأراء والأذواق وتقليد الأسلاف) بدل (عقولهم) إلى (أسلافهم).

<sup>(</sup>١٠) زَادَ فِي إِيرَادَ الآية فِي الأَصِلَ ﴿ لَمَّاصَبُرُوٓ ۚ ﴾ ولم ترد هذه الزيادة في ب، وهو =

فهذه أربعة أصول تضمنتها هذه الآية:

أحدها: الصبر، وهو حبس النفس عن محارم الله، وحبسها على فرائضه، وحبسها عن التسخط والشكاية لأقداره (١٠).

الثاني: اليقين، وهو الإيمان الجازم الثابت الذي لاريب [فيه] (٢) ولا تردد ولاشك (٣) ولا شبهة بخمسة أصول، ذكرها سبحانه في قوله ـ تعالى ـ: ﴿ فَ لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَاكِنَّ الْبِرِّ مَنْ ءَامَنَ بَاللّهِ وَالْبَوْءِ الْآخِرِ وَالْمَلْتِ وَالْبَيْتِينَ ﴾ [البقرة: ١٧٧]، وفي قوله: ﴿ وَمَن يَكَفُرُ بِاللّهِ وَمَلَتِهِ كَتِهِ وَرُسُلِهِ وَالْبَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا فَوله: ﴿ وَمَن يَكَفُرُ بِاللّهِ وَمَلَتِهِ كَتِهِ وَرُسُلِهِ وَالْبَوْمِ اللّاجِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا بَعِيدًا إِنَّ ﴾ [النساء: ١٣١]، وفي قوله: ﴿ ءَامَن الرَّسُولُ بِمَا أَنْ زِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ اللهِ وَالْمِقْ مِنْ اللهِ وَمَلَتِهِ كَذِيهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ اللّهِ وَالْمِقْ مِنْ اللّهِ وَمَلَتِهِ كَذِيهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلِهِ وَالْمِقْ مِنْ اللّهِ وَمَلَتِهِ كَذِيهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَالْمِقْ مِنْ اللّهِ وَمَلَتِهِ كَذِيهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَالْمِقْ مِنْ اللّهِ وَمَلَتِهِ كَذِيهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَالْمِقْ مِنْ اللّهُ وَمَلَتِهِ كَذِيهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَلْتُهُ كَذِيهُ وَلَوْ اللّهُ وَمَلْتُهِ كَيْمُ وَلَوْ اللّهُ وَمَلْتُهِ كَامَن بِاللّهِ مِ الآخِر (٤) داخل في الإيمان بالكتب والرسل.

وجمع بينها النبي ﷺ في حديث عمر، في قوله: «الإيمان أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر» (٥٠).

<sup>=</sup> أنسب في الاستدلال. وجملة (لأنه قال: ﴿ يَهْدُونَكَ بِأَثْرِينَا﴾) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١) (وهو حبس) إلى (لأقداره) ساقط من ج.

<sup>(</sup>٢) ساقطة من الأصل وأثبتت من ب، وج.

<sup>(</sup>٣) في ج (لا تردد فيه) بدل (لاريب فيه ولا تردد ولا شك).

<sup>(</sup>٤) في الأصل (والإيمان بالله واليوم الآخر)، وفي ب، وج كما أثبت، وهو الصحيح؛ لأن الإيمان بالله مذكور في الآية بخلاف الإيمان بالله الآخر.

<sup>(</sup>٥) متفق عليه، واللفظ المسلم.

صحيح البخاري (١/ ٢٢)، كتاب الإيمان، باب (٣٨) سؤال جبريل النبي =

فهذه الأصول الخمس<sup>(۱)</sup>، من لم يؤمن بها فليس بمؤمن واليقين: أن يقوم<sup>(۱)</sup> الإيمان بها حتى تصير كأنها معايّنةٌ للقلب مُشَاهَدَة / له، [٣/ب] نسبتها إلى البصيرة كنسبة الشمس والقمر<sup>(۳)</sup> إلى البصر<sup>(٤)</sup>، ولهذا قال من قال من السلف: [«اليقين: الإيمان كله»]<sup>(٩)</sup>.

= ﷺ عن الإيمان والإسلام (ح٥٠).

صحيح مسلم (١/٣٦)، كتاب الإيمان، باب (١) بيان الإيمان والإسلام، (ح١).

ومن قوله: (وجمع بينها) إلى نهاية الحديث سقط من ج.

(١) في ج (أصول) بندل (الأصول الخمس).

(٢) في ج (يقوى) بدل (يقوم).

- (٣) في ج (كالشمس إلى البصر) بدل (مشاهدة له نسبتها إلى البصيرة كنسبة الشمس والقمر).
- (٤) قال ابن القيم في مدارج السالكين: «المعاينة نوعان: معاينة بصر، ومعاينة بصرة. فمعاينة البصر: وقوعه على نفس المرئي، أو مثاله الخارجي، كرؤية مثال الصورة في المرآة والماء. ومعاينة البصيرة: وقوع القوة العاقلة على المثال العلمي المطابق للخارجي. فيكون إدراكه له بمنزلة إدراك العين للصورة الخارجية» (٣٤/٨٠).
- (٥) في الأصل، وب (الإيمان هو اليقين كله)، وهو خطأ، والمثبت من ج. والأثر رواه وكيع عن عبدالله بن مسعود \_ رضي الله عنه \_ موقوفاً، ولفظه:
  «الصبر نصف الإيمان، واليقين الإيمان كله». كتاب الزهد لوكيع (٢/٤٥٦)،
  أثر رقم (٢٠٣). ورواه الطبراني في المعجم الكبير (٩/١٠٠، ح٤٥٥٨).
  وقال الهيثمي: «رجاله رجال الصحيح» مجمع الزوائد (١٠٧١). وأخرجه غيرهما، انظر تخريجه مفصلاً في حاشية كتاب الزهد لوكيع =

# الثالث: هداية الخلق ودعوتهم (١) إلى الله ورسوله (٢):

قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلْلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [فصلت: ٣٣]. قال الحسن البصري (٣): «هذا حبيب الله، هذا ولي الله، أسلم لله، وعمل بطاعته، ودعا الخلق إليه» (٤)، فهذا النوع (٥) أفضل أنواع الإنسان وأعلاهم درجة عند الله يوم القيامة (٢).

وهم ثَنيَّة الله ـ سبحانه ـ (٧) من الخاسرين، قال تعالى: ﴿ وَٱلْعَصِّرِ ﴿ لَهُ اللَّهُ اللّ

<sup>= (</sup>Y\ F03 \_ A03).:

<sup>(</sup>١) (ودعوتهم) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٢) (ورسوله) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٣) (البصري) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن المبارك في الزهد (٢/ ٨٤١)، أثر رقم (١١٢٠)، ورواه الطبري في تفسيره (٢١/ ٤٦٩).

وهو عندهما باللفظ التالي - مع اختلاف يسير بينهما -: "كان إذا تلا ﴿ وَمَنّ أَحّسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى اللّهِ وَعَمِلَ صَلِيحًا وَقَالَ إِنِّني مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ ﴾ [فصلت: ٣٣]، قال: هذا حبيب الله، هذا ولي الله، هذا صفوة الله، هذا خيرة الله، هذا أحب أهل الأرض إلى الله، أجاب الله في دعوته، ودعا الناس إلى ما أجاب الله قيه من دعوته، وعمل صالحاً في إجابته، وقال: إنني من المسلمين لربه، هذا خليفة الله»، (الزهد ٢/ ١٤٨ - ١٤٨).

<sup>(</sup>٥) (النوع) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٦) (وأعلاهم درجة عنذ الله يوم القيامة) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٧) في ب (وهو ثنيته سبحانه) بدل (وهم ثنية الله سبحانه)، وفي ج (وهو المستثنى) بدلها.

وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ (﴿ ﴾ [سورة العصر]، فأقسم ـ سبحانه ـ على خسران نوع (١) الإنسان، إلا من كمَّل نفسه بالإيمان والعمل الصالح، وكمَّل غيره بوصيته له بهما ؛ ولهذا قال الشافعي ـ رحمه الله ـ: «لو فكر الناس كلهم في سورة العصر (٢) لكفتهم (٣).

وقوله: ﴿ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ ﴾ ، قال ابن الأعرابي (٧): البصيرة الثباتُ في

<sup>(</sup>١) (نوع) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٢) في ج (فيها) بدل (في سورة العصر).

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن كثير في تفسيره بلفظ: «لو تدبر الناس هذه السورة لوسعتهم» (٤/ ٥٨٥).

<sup>(</sup>٤) (على بصيرة) ساقطة من ب، وج.

<sup>(</sup>٥) في الأصل (الذي)، وفي ب(اللائي)، وكلاهما لا يصح.

<sup>(</sup>٦) في ج (هو وأتباعه) بدل (فسبيله وسبيل) إلى (على سبيله).

<sup>(</sup>٧) هو أبو عبدالله محمد بن زياد الأعرابي، من موالي بني هاشم، كان نحوياً، عالماً باللغة والشعر، ناسباً، قال الذهبي: «وكان صاحب سنة واتباع»، (سير أعلام النبلاء ٢٨٨/١٠). له عدة كتب في النوادر، وله كتاب الأنواء، وصفة الخيل، ومعاني الشعر، وغير ذلك. توفي سنة (٢٣١هـ) وقد جاوز الثمانين. (انظر ترجمته في: طبقات النحويين واللغويين، لأبي بكر الزبيدي، ص ٢١٣ ـ ١٣١، وبغية الوعاة، =

الدين (١)(٢).

وقيل<sup>(٣)</sup>: البصيرة<sup>(٤)</sup>: العِبرَةُ، كما يُقالُ: [أليس]<sup>(٥)</sup> لك في كذا بصيرة؟ أي: عِبرَةٌ، قال الشاعِرُ<sup>(١)</sup>:

في الناهِبين الأوليب ن من القرون لنا (١٠) بصائم (١٠) والتحقيق: العِبرَةُ ثمرة (٩) البصيرة، فإذا تبصر اعتبر (١٠)، فمن عُدِمَ العِبرَةَ فكأنه لا بصيرة له.

وأصل اللفظ من الظهور والبيان، فالقرآن بصائر، أي: أدلةٌ وهدى

<sup>=</sup> للسيوطى ١/٥٥١ ـ ١٠٦).

<sup>(</sup>۱) لسان العرب (۲۰/۱۶)، وتاج العروس (۲۰۹/۱۰)، ولم ينسباه لأحد. وقال في تاج العروس: "وعن ابن الأعرابي: أبصر الرجل إذا خرج من الكفر إلى بصيرة الإيمان...»(۲۰۹/۱۰).

<sup>(</sup>٢) في ب (في الدنيا) بدل (في الدين)، وهي ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٣) كتاب العين، للخليل، ذكر القول والشاهد (٧/١١٨).

<sup>(</sup>٤) (البصيرة) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٥) في الأصل (الكيسُ)؛ والمثبت من ب.

<sup>(</sup>٦) (أليس) إلى (الشاعر) ساقط من ج.

<sup>(</sup>٧) (لنا) ساقطة من ج.

 <sup>(</sup>٩) في ب، و ج (ثم) بدل (ثمرة).

<sup>(</sup>١٠) في ج (فإذا اعتبر تبصر) بدل (فإذا تبصر اعتبر).

وبيان (١) يقود إلى الحق، ويهدي إلى الرشد، ولهذا يقال للطَّريقة من [الدَّم] (٢) التي يُستدَلُّ بها على الرَّمِيَّةِ (٣): بصيرة (٤).

فدلت الآية/ أيضاً على [أنً] (°) من لم يكن على بصيرة فليس من [3/أ] أتباع الرسول، وأن أتباعه هم أُولو البصائر (٢)، ولهذا قال: ﴿ أَنَا وَمَنِ اللهِ أَنَا وَمَن اتبعني، ويكون ﴿ من اتبعني ﴿ فَإِنْ كَانَ المعنى: أَدْعُو إلى الله أنا ومن اتبعني ، ويكون ﴿ من اتبعني ﴾ معطوفاً على الضمير المرفوع في ﴿ أَدْعُوا ﴾ (٧) \_ وحَسُنَ (٨) العطف (٩)؛ لأجل الفصل \_ فهو دليل على أن أتباع الرسول هم الذين يدعون إلى الله وإلى رسوله (١٠).

وإن كان معطوفا (١١١) على الضمير المجرور في ﴿سبيلي﴾ أي: هذه

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبرى (١٢/ ٢٤).

<sup>(</sup>٢) في الأصل، وب (الذم) وهو تصحيف، كما في الحاشية التالية.

 <sup>(</sup>٣) في ب (الذمة) وهو تصحيف، قال الجوهري: «قال الأصمعي: والبصيرة شيء من الدَّم يستدل به على الرَّمية» (الصحاح ٢/٥٩٢).

<sup>(</sup>٤) (ويهدي إلى الرشد) إلى (بصيرة) ساقط من ج.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

<sup>(</sup>٦) (وأن أتباعه هم أولو البصائر) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٧) انظر: إعراب القرآن، للنحاس (٢/ ١٦٠). وتفسير النسفي (٢/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٨) في ب (وأحسن) بدل (وحسن).

<sup>(</sup>٩) قال ابن القيم: «أحسن وأقرب إلى الفصاحة والبلاغة» مفتاح دار السعادة (١/١٥٤).

<sup>(</sup>۱۰) (وإلى رسوله) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١١) في ج (المعطوف).

سبيلي (١) وسبيل من اتَّبعني (٢) فكذلك (٣).

وعلى التقديرين فسبيله وسبيل أتباعه الدعوة إلى الله.

الأصل الرابع: قوله: ﴿ يَهَدُّونَ بِأَمْرِنَا ﴾ [السجدة: ٢٤]، وفي ذلك دليل على اتباعهم ما أنزل الله على رسوله، وهدايتهم به وحده، دون غيره من الأقوال والآراء والنِّحَلِ والمذاهب، بل لا يَهْدُون إلا بأمره خاصة.

فحصل من هذا: أن أئمة الدين الذين يَقتدون بهم هم الذين جمعوا بين الصبر واليقين والدعوة إلى الله بالسنة والوحي لا بالآراء وبالبدع، فهؤلاء خلفاء الرسول عَلَيْ في أمته، وهم خاصته وأولياؤه، ومن عاداهم أو حاربهم فقد عادى الله \_ سبحانه \_ وآذنه بالحرب(٤).

قال الإمام أحمد وحمه الله عني خُطبة كتابه في الرد على

<sup>(</sup>١) (أي هذه سبيلي) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٢) من هنا يبدأ سقط في ب، وج، بنحو اثنين وثلاثين سطراً مطبوعاً.
وكُتب في حاشية ب\_ بخط الناسخ \_: «سقط في الأصل من هذا الموضع شيء، لا أدري ورقة أم أكثر؟» (٧/أ)، وفي حاشية ج: (هكذا في الأصول المنقول منها) (٥/أ).

 <sup>(</sup>٣) ذكر ابن القيم - رحمه الله - هذه المسألة في (مدارج السالكين ٤٨٢/٢).
 وجلاء الأفهام ص٣١٧، ومفتاح دار السعادة ١٥٤/١، والصواعق المرسلة ١/٥٥١).

<sup>(</sup>٤) روى البخاري بسنده عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الله قال: من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب»، صحيح البخاري، كتاب الرقاق باب (٣٨) التواضع (٢٤٣/٧، ح٢٥٠٢).

الجهمية (۱): «الحمد لله الذي جعل في كل زمانِ فترَةٍ من الرسل [بقایا] من أهل العلم، يدعون من ضل إلى الهدى، ويصبرون منهم على الأذى، يُحيُون بكتاب الله الموتى، [وَيُبَصِّرُونَ] (۱) بنور الله أهل العمى، فكم من قتيل لإبليس قد أحيوه، وكم من [ضال] (۱) تائه قد هدوه، فما أحسن أثرَهُم على الناس! وما أقبح أثرَ الناس عليهم! ينفون عن كتاب الله تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين، الذين عَقَدُوا ألوية البدعة، وَأَطلَقُوا عِنان الفتنة، فهم مختلفون في الكتاب، مخالفون للكتاب، مجمعون على مفارقة الكتاب، يقولون على الله وفي الله وفي الله وفي كتاب الله بغير علم، يتكلمون بالمتشابه من [٤/ب] الكلام، وَيَخدَعون جهال الناس بما يُشَبِّهُون عليهم، فنعوذ بالله من فتن المُضِلِّين (٥).

<sup>(</sup>١) الجهمية: أتباع جهم بن صفوان السمرقندي، أبي محرز مولى بني راسب من الأزد، قُتل في آخر ملك بني أمية.

وهم من الفرق الضالة التي خالفت أهل السنة، ومن مخالفاتهم أنهم يقولون: إن الإيمان عقد بالقلب فقط، وإن علم الله محدث مخلوق، وإنه لا يعلم الشيء قبل أن يخلقه، وإن الجنة والنار تفنيان ويفنى من فيهما، تعالى الله عما يقولون. (انظر: الفصل في الملل والأهدواء والنحل، لابرن حرزم ٢٦٦،٢٩٠ ـ ٨٧).

<sup>(</sup>٢) في الأصل (تبا) هكذا، والمثبت من كتاب الرد على الجهمية والزنادقة.

<sup>(</sup>٣) في الأصل (وينصرون)، والمثبت من كتاب الرد على الجهمية والزنادقة.

<sup>(</sup>٤) ساقطة من الأصل، وأثبت من كتاب الرد على الجهمية والزنادقة.

<sup>(</sup>٥) الرد على الجهمية والزنادقة، للإمام أحمد بن حنبل، (ص٨٥).

ومما ينبغي الاعتناء به علماً ومعرفة وقصداً وإرادةً: العلم بأن كل إنسان، بل كل حيوان، إنما يسعى فيما يُحَصِّلُ له اللذة والنعيم وطيب العيش، ويندفع به عنه أضداد ذلك، وهذا مطلوب صحيح يتضمن ستة أمور:

أحدها: معرفة الشيء النافع للعبد، الملائم له، الذي بحصوله لذته وفرحه وسروره وطيب عيشه.

الثاني: معرفة الطريق الموصلة إلى ذلك.

الثالث: سلوك تلك الطريق.

الرابع: معرفة الضار المؤذي المنافر الذي ينكد عليه حياته.

الخامس: معرفة الطريق التي إذا سلكها أفضت به إلى ذلك.

السادس: تجنب سلوكها.

فهذه ستة أمور لا تتم لذة العبد وسروره وفرحه وصلاح حاله إلا باستكمالها، وما نقص منها عاد<sup>(۱)</sup> بسوء حاله، وتنكيد حياته<sup>(۲)</sup>.

وكل عاقل يسعى في هذه الأمور، لكن أكثر الناس غلط في تحصيل هذا المطلوب المحبوب النافع (٣)، إما في عدم

<sup>(</sup>١) إلى هنا ينتهي السقط في نسخة ب.

<sup>(</sup>٢) إلى هنا ينتهي السقط في ج.

<sup>(</sup>٣) (المحبوب النافع) ساقطة من ج.

تصوره (١) ومعرفته، وإما في عدم معرفته الطريق الموصلة إليه. فهذان غلطان سببهما الجهل، [وَيُتَخَلَّصُ](٢) منهما بالعلم.

وقد يحصل له العلم بالمطلوب، والعلم بطريقه، لكن في قلبه إرادات (٢) وشهوات تحول بينه وبين قصد هذا المطلوب النافع (٤) وسلوك طريقه، فكلما أراد [ذلك] (٥) اعترضته تلك الشهوات والإرادات، وحالت بينه وبينه، وهو لا يمكنه تركها وتقديم هذا المطلوب (٢) عليها إلا بأحد أمرين:

إما حب مُتَعَلِّقٌ (٧)، وإما فَرَقٌ (٨) مُزعِجٌ (٩).

<sup>(</sup>١) (تصوره) وواو العطف بعدها ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٢) في الأصل (ويتخصل)، والمثبت من ب.

<sup>(</sup>٣) (إرادات) وواو العطف بعدها ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٤) (النافع) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٥) في الأصل (بذلك)، والمثبت من ب.

<sup>(</sup>٦) في ج (ولا يمكنه تقديم هذا) بدل (فكلما أراد) إلى (المطلوب).

<sup>(</sup>٧) في ب، وج (مقلق) بدل (متعلق)، وعقد ابن القيم في (مدارج السالكين ٣/ ٢٧ ـ ٣٣) فصلاً في مراتب المحبة وعدَّها عشر مراتب فقال: «أولها (العلاقة) وسميت علاقة لتعلق القلب بالمحبوب»، وانظر: (العبودية، لشيخ الإسلام ابن تيمية ص٦)، وقال الجوهري في (الصحاح ١٥٢٩/٤): «عَلِقَهَا بالكسر وعَلِق حُبُّها بقلبه أي: هَوِيَها».

ولِما ورد في ب، وج وجه قوي، فقد تكلم ابن القيم عن منزلة (القلق) لدى أهل التصوف، وذكر: أنه قوة في الشوق لدى صاحبه يتجرد فيها عن الصبر، فتجده يلتذ بالموت إذا ذُكر. (انظر مدارج السالكين ٣/٥٩ ـ ٦١).

<sup>(</sup>٨) أي: خوف، (لسان العرب ٢٠٤/١٠).

<sup>(</sup>٩) هنا تنتهي نسخة د.

فيكون الله ورسوله والدار الآخرة والجنة ونعيمها أحب إليه من هذه الشهوات (۱)، ويَعلم أنه [لا يُمكنه] (۲) الجمع بينهما، فيؤثر أعلى الشهوات على أدناهما، وإما أن يحصل له عِلْمُ ما يترتب على إيثار هذه الشهوات من المخاوف والآلام التي ألمُها أشدُّ من ألم فوات هذه الشهوات وأبقى. فإذا تمكن من قلبه هذان العِلْمَان أنتجا له إيثار ما ينبغي إيثاره، وتقديمه على ما سواه (۱)؛ فإنَّ خاصية (۱) العقل: إيثار أعلى المحبوبين على أدناهما (۱)، واحتمال أدنى المكروهين ليتخلص به من أعلاهما (۱).

وبهذا الأصل تَعْرِفُ عُقول الناس، وَتُمَيِّزُ بين العاقل وغيره (٧)، ويَظْهَرُ تفاوُتُهم في العقول (٨). فأين (٩) عقل من آثر لذة عاجلة

<sup>(</sup>١) (فيكون الله) إلى (الشهوات) ساقط من ج.

<sup>(</sup>٢) في الأصل (لا يمكن) والمثبت من ب، وج.

<sup>(</sup>٣) من قوله: (ويعلم أنه) إلى (ما سواه) ورد في ج بما يشبه التفسير له، ونصه: (فإذا تمكن من قلبه أنه لا يمكنه الجمع بين هذه الشهوة وبين لذة الآخرة، وعلم ما يترتب عليهما من الآخرة التي هي أشد من ألم الصبر عن هذه الشهوات، فهذان العلمان ينتجان إيثار ما ينبغي له إيثاره).

<sup>(</sup>٤) في ب، وج (خاصة).

<sup>(</sup>٥) (على أدناهما) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٦) زاد ابن القيم هذا الكلام بياناً في الداء والدواء (ص٠١٠).

<sup>(</sup>٧) في ج (وتميز العاقل من غيره).

<sup>(</sup>٨) (ويظهر تفاوتهم في العقول) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٩) في ب زيادة (من).

منغصة (۱) منكدة \_ إنما هي (۲) كأضغاثِ أحلام، أو كطيف تمتع به من  $[(it_0]^{(7)}]$  في المنام (٤) \_ على لذة هي من أعظم اللذات، وفرحة ومسرة هي من أعظم المسرات (٥)، دائمة لا تزول ولا تفنى ولا تنقطع؛ فباعها بهذه اللذة الفائية المضمحلة التي حُشيت بالآلام، وإنما حصلت بالآلام، وعاقبتها الآلام؟ فلو قايس العاقل بين لذتها (١) وألمها، ومضرتها ومنفعتها؛ لاستحيا من نفسه وعقله، كيف يسعى في طلبها! ويُضيع زمانه في اشتغاله بها! فضلاً عن إيثارها على «ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر!» (١)(٨).

وقد اشتری ـ سبحانه ـ من المؤمنين أنفسهم، [وجعل]<sup>(۹)</sup> ثمنها جنته<sup>(۱۱)</sup>، وأجرى هذا<sup>(۱۱)</sup> العقد على يد رسوله وخليله وخيرته من

<sup>(</sup>١) في ج (منقضية) بدل (منغصة).

<sup>(</sup>٢) (منكدة إنما هي) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٣) في الأصل، وب (زاره).

<sup>(</sup>٤) (أو كطيف تمتع به من زاره في المنام) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٥) (وفرحه ومسرة هي من أعظم المسرات) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٦) في ب (لذاتها).

 <sup>(</sup>۷) اقتباس من الحديث القدسي المتفق عليه في وصف الجنة: صحيح البخاري،
 کتاب بدء الخلق، باب (۸) ما جاء في وصف الجنة (۱۰۳/٤، ح۲۲٤٤).
 وصحيح مسلم، کتاب الجنة، (٤/ ۲۱۷٤، ح۲).

<sup>(</sup>٨) (لا تفنى ولا تنقطع) إلى (قلب بشر) ساقط من ج.

<sup>(</sup>٩) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

<sup>(</sup>١٠) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَلَهُمْ بِأَتَ لَهُمُ ٱلْجَنَّةُ يُقَدِيْلُونَ فِي سَكِيبِلِ ٱللَّهِ ﴾ الآية [سورة التوبة: ١١١].

<sup>(</sup>١١) (هذا) ساقطة من ج.

خلقه (۱). فسلعة رب السموات والأرض مشتريها، والتمتع بالنظر إلى وجهه الكريم وسماع كلامه منه في داره ثمنها، وَمَنْ جرى على يده العقد رسُولُه (۲)، كيف يليق بالعاقل أن يُضيعها ويهملها ويبيعها بثمن بخس، في دار زائلة مضمحلة فانية! وهل هذا إلا من أعظم الغبن؟ (۳) وإنما يظهر له هذا الغبن (٤) الفاحش (٥) يوم التغابن، إذا ثقلت موازين المبطلين.

#### فصل

[٥/ب] إذا عرفت هذه المقدمة فاللذة التامة، والفرح/ والسرور<sup>(٢)</sup>، وطيب العيش، والنعيم، إنما هو في معرفة الله، وتوحيده والأنس به، والشوق إلى لقائه، واجتماع القلب والهم عليه. فإنّ أنكد العيش عيش مَنْ قَلْبُهُ مُشَتَّتٌ، وهَمُّهُ مُفَرِّرٌ أَنَّ فليه سلم لقلبه مستقر يستقر

<sup>(</sup>۱) روى الطبري بسنده عن عبدالله بن رواحة ـ رضي الله عنه ـ أنه قال لرسول الله عنه ـ أنه تال لرسول الله عنه : اشترط لربي أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئاً، وأشترط لنفسي أن تمنعوني مما تمنعون منه أنفسكم وأموالكم». قالوا: فإذا فعلنا ذلك، فماذا لنا؟ قال: «الجنة». قالوا: ربح البيع، لا نقيل ولا نستقيل فنزلت: ﴿ إِنَّ اللّهَ اَشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ الآية. تفسير الطبري (١٤/ ٤٩٩)، ح ١٧٢٧٠).

<sup>(</sup>٢) في ب (ومِن جَرْي العقد على يد رسوله). وسقط من ج قوله: (وخليله وخيرته) إلى (العقد رسوله).

<sup>(</sup>٣) (ويهملها) إلى (أعظم الغبن) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٤) (وإنما يظهر له هذا الغبن) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>٥) (الفاحش) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٦) (التامة والفرح والسرور) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٧) (وهمه مفرق) ساقطة من ج.

عنده (۱) ولا حبيب يأوي إليه (۲) ويسكن إليه، كما أفصح القائل عن ذلك بقوله (۳):

# وما ذاق طعم العيشِ مَنْ لم (١٤) يكن له

#### حبيب بُ إليب يطمئ سن ويسكُسنُ

فالعيش الطيب، والحياة النافعة، وَقُرةُ العين في السكون والطمأنينة إلى الحبيب الأول<sup>(٥)</sup>، ولو تَنقَّل القلب في المحبوبات كُلها لم يسكن ولم يطمئن [إلى شيء منها]<sup>(١)</sup>، ولم تَقرَّ [به]<sup>(٧)</sup> عينه حتى يطمئن إلى إلهه وربِّه (<sup>٨)</sup> ووَلِيَّه، الذي ليس له من دونه ولي ولا شفيع، ولا غنى له عنه طرفة عين، كما قال القائل<sup>(٩)</sup>:

نقًّلْ فوادك حيث . . . (١٠) شئت من الهوى

مــــــا الحُـــــبُّ إلا للحبيـــــب (١١) الأول

<sup>(</sup>١) (يستقر عنده) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٢) (يأوي إليه) وواو العطف بعدها ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٣) في ج (قيل) بدل (أفصح القائل عن ذلك بقوله).

<sup>(</sup>٤) في ب (منكم) بدل (من لم).

<sup>(</sup>٥) (فالعيش الطيب) إلى (الأول) ساقط من ج.

<sup>(</sup>٦) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

<sup>(</sup>٧) ساقطة من الأصل وأثبتت من ب، وج.

<sup>(</sup>۸) (وربه) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٩) في ب زيادة (شعر).

<sup>(</sup>١٠) في الأصل زيادة (ما).

<sup>(</sup>١١) في ب (للخليل) بدل (للحبيب).

# كـــم منـــزل فسي الأرض بــألفــه الفتـــي وحنينـــــداً الأول منـــزل<sup>(٢)(٣)</sup>

فاحرص أن يكون همك واحداً، وأن يكون هو الله وحده، فهذا غاية سعادة العبد (ئ). وصاحب هذه الحال (ف) في جنة معجلة قبل جنة الآخرة وفي نعيم عاجل (٢)، كما قال بعض الواجدين (٧): «إنه ليمر بالقلب أوقات أقول: إنْ كان أهل الجنة في مثل هذا إنهم لفي عيش طيب (٨). وقال آخر: «إنه ليمر بالقلب أوقات يرقص فيها طرباً (٩)، وقال آخر: «مساكين أهل الدنيا! خرجوا منها وما ذاقوا أطيب. . . (١٠) ما فيها. قيل

<sup>(</sup>۱) بیاض فی ب موضع (وحنینه).

<sup>(</sup>٢) البيتان لأبي تمام ضمن أربعة أبيات، انظرها في شرح ديوان أبي تمام للخطيب التبريزي (٢٩٠/٢).

<sup>(</sup>٣) (ولا غني له عنه) إلى نهاية البيتين ساقط من ج.

<sup>(</sup>٤) في ج (السعادة) بدل (سعادة العبد).

<sup>(</sup>٥) في ب (الحالة)، وفي ج(وصاحبه) بدل (وصاحب هذه الحال).

<sup>(</sup>٦) (قبل جنة الآخرة وفي نعيم عاجل) ساقطة من ج، و(نعيم) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>٧) في ج (بعضهم).

<sup>(</sup>٨) ذكره المؤلف في روضة المحبين (ص١٦٥)، وفي مدارج السالكين قال: "وقال بعض العارفين" (١/٤٥٤)، ونُسب هذا القول إلى عابد طرسوسي يقال له: أبو سليمان المغربي، صفة الصفوة (٤/٢٣٨)، وانظر الحاشية التالية.

<sup>(</sup>٩) ذكره ابن كثير هو والذي قبله قولاً واحدًا، ونسبه إلى أبي سليمان عبدالرحمن بن أحمد بن عطية الداراني. البداية والنهاية، طبعة دار المعرفة، حوادث سنة (٢٠٥هـ)، (٢٠٨/١٠).

<sup>(</sup>١٠) في الأصل زيادة (عيش).

له: وما أطيب ما فيها  $(1)^{(1)}$  قال: معرفة الله، ومحبته، والأنس بقربه  $(1)^{(1)}$  والشوق إلى لقائه  $(1)^{(2)}$ .

وليس في الدنيا نعيم يشبه نعيم أهل<sup>(٤)</sup> الجنة إلا هذا، ولهذا قال النبي ﷺ: «حُبِّبَ إِلَيَّ من دنياكم: النساء، والطيب. وَجُعِلَتْ قُرَّةُ عيني في الصلاة»<sup>(٥)</sup>، فأخبر أنه حُبِّبَ إليه من الدنيا شيئان/: «النساء [٦/أ] والطيب»<sup>(٢)</sup>، ثم قال: «وَجُعِلَت قُرَّةُ عيني في الصلاة»<sup>(٧)</sup>.

<sup>(</sup>١) في ج (وما هو) بدل (وما أطيب ما فيها).

<sup>(</sup>٢) في ج (به) بدل (بقربه).

<sup>(</sup>٣) نقله المؤلف في روضة المحبين (ص١٦٥) عن (بعض العارفين)، وفي مدارج السالكين، عن (بعض المحبين)، (١/٤٥٤) ورواه أبو نعيم وابن الجوزي عن ابن المبارك، دون قوله: (ومحبته، والأنس بقربه، والشوق إلى لقائه)، حلية الأولياء (٨/١٦٧)، وصفة الصفوة (٤/٢٤).

<sup>(</sup>٤) (أهل) ساقطة من ب، وج.

<sup>(</sup>٥) رواه الإمام أحمد، (المسند ١٢٠١/، ح١٣٦٣، ٣/٥٨١، ح١١٨٨٤، وح١١٨٨٥).

ورواه النسائي، كتاب عشرة النساء، باب حب النساء، (٧٢/٧، حوواه النساء، (٧٢/٧، حوواه). والحاكم في المستدرك، وقال: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه». ووافقه الذهبي، (المستدرك ٢/١٦٠).

وجود إسناده العراقي، (المغني عن حمل الأسفار في الأسفار في تخريج مافي الإحياء من الأخبار ـ بحاشية إحياء علوم الدين للغزالي ـ ٢ / ٣٠).

وقال الألباني: «إسناده حسن»، (تحقيق مشكاة المصابيح ١٤٤٨، م

<sup>(</sup>٦) (النساء والطيب) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٧) (فأخبر أنه حبب إليه) إلى (الصلاة) ساقطة من ب.

وقُرَّةُ العين فوق المحبة، فإنه ليس كل محبوب تَقَرُّ به [العين] (۱) وإنما تَقَرُّ العينُ (۱) [بأعلى] (۳) المحبوبات، الذي يُحَبُّ لِذَاته، وليس ذلك إلا الله (۱) الذي لا إله إلا هو، وكل ما سواه فإنما يُحَبُّ تبعاً لمحبته في حَبُّ لأجله ولا يُحَبُّ معه (۱) فإن الحب معه شرك، والحب لأجله توحيد. فالمشرك يتخذ. . . (۱) من دون الله أنداداً يحبهم كحب الله، والمُوحِدُ إنما يحب مَنْ يحبه لله (۱) ويبغض من يبغضه في الله (۱) ويفعل ما يفعله (۱) لله، ويترك ما يتركه (۱) لله. ومدار الدين على هذه ويفعل ما يفعله (۱) لله، ويترك ما يتركه (۱۱) لله القواعد الأربع، وهي: الحب والبغض، ويترتب [عليهما] (۱۱) الفعل والترك والعطاء والمنع. فمن استكمل أن يكون هذا كله لله استكمل الإيمان، وما نقص منها أن كون لله عاد بنقص إيمان العبد (۱۲) .

<sup>(</sup>١) في الأصل (العيون)، والمثبت من ب، وج.

<sup>(</sup>٢) (العين) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٣) في الأصل (على)، والمثبت من ب، وج.

<sup>(</sup>٤) في ب، وج (إلا لله).

<sup>(</sup>٥) انظر العبودية، لشيخ الإسلام ابن تيمية (ص٣٠).

<sup>(</sup>٦) في الأصل زيادة حرفين ليس لهما معنى، وهما: (مر).

<sup>(</sup>V) في ب، وج (والموحد إنما يحب من أحبه الله).

<sup>(</sup>٨) في ب (ويبغض من أبغضه الله)، وفي ج (ويبغض من يبغضه الله).

<sup>(</sup>٩) في ب، وج (ما يفعل).

<sup>(</sup>۱۰) في ب (ما يترك).

<sup>(</sup>١١) في الأصل (عليها)، والمثبت من ب، وج.

<sup>(</sup>١٢) في ج (بنقص الإيمان) بدل (بنقص إيمان العبد).

والمقصود أنَّ ما تقرُّ به العين أعلى من مجرد ما يحبه، فالصلاة قُرَّةُ عيون المحبين في هذه (۱) الدنيا؛ لما فيها من مناجاة من لا تقر... (۲) العيون، ولا تطمئن القلوب، ولا تسكن [النفوس] (۳) إلا إليه (٤)، والتنعم بذكره، [والتذلل] (٥) والخضوع له، والقرب منه، ولا سيما في حال (٢) السجود، وتلك الحال (٧) أقرب ما يكون العبد من ربه فيها (٨)، ومن هذا قول النبي ﷺ: «يا بلال أرحنا بالصلاة» (٩)، فأعلم

- (١) (هذه) ساقطة من ج.
- (٢) في الأصل زيادة (به).
- (٣) في الأصل (النفس)، والمثبت من ب، وجملة (ولا تسكن النفوس) ساقطة من ج،
  - (٤) في ج (به) بدل (إليه).
- (٥) في الأصل (والتلذذ)، والمثبت من ب، وجملة (والتنعم بذكره والتذلل) ساقطة من ج.
  - (٦) (حال) ساقطة من ج.
  - (٧) (وتلك الحال) ساقطة من ج.
    - (۸) في ج (فيه).
- (٩) في ب (يا بلال، أرحنا في الصلاة)، وفي ج (يا بلال، أرحنا أرحنا بالصلاة).

وقد روى أبو داود عن أبي أمامة \_ رضي الله عنه \_ عن رسول الله ﷺ أنه قال: «من أحب لله، وأبغض لله، وأعطى لله، ومنع لله، فقد استكمل الإيمان»، (سنن أبي داود ٥/ ٠٠، كتاب السنة، باب الدليل على زيادة الإيمان ونقصانه، ح ٢٨٨٤)، وصححه الألباني، (سلسلة الأحاديث الصحيحة ١/ ٢٥٧ \_ ٢٥٨، ح ٣٨٠)، ورواه الترمذي وحسنه، عن سهل بن معاذ بن أنس الجهني عن أبيه \_ رضي الله عنه \_ مرفوعاً، بتقديم وتأخير، بزيادة «وأنكح لله»، وعنده: الفقد استكمل إيمانه»، (سنن الترمذي، ٤/ ٥٧٨) كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، باب ٢٠، ح ٢٥٢١).

بذلك (١) أن راحته على في الصلاة (٢) كما أخبر أن قرة عينه فيها. فأين هذا من قول القائل: نصلي ونستريح من الصلاة!

فالمحب راحته وقرة عينه في الصلاة (٢) والغافل (٤) المعرض (٥)، ليس له نصيب من ذلك، بل الصلاة كبيرة (٢) شاقة عليه (٧)، إذا قام فيها كأنه على الجمر حتى يتخلص منها (٨)، وأحبُّ الصلاة [إليه] (٩) أعجلها وأسرعها، فإنه ليس له قرة عين فيها، ولا لقلبه راحة بها (١٠٠٠)، والعبد إذا [٢/ب] قرَّت عينه بشيء واستراح قلبه به (١١) فأشق ما عليه/ مفارقته، والمتكلِّف

والحديث رواه:أحمد، (المسند ٦/ ٥٠١، ح٢٢٥٧٨).

ورواه أبو داود من طريقين، كتاب الأدب، باب في صلاة العتمة، (٥/٢٦٢، ح٤٩٨٦، وح٤٩٨٥)، وصحح إسناده العراقي، (المغني عن حمل الأسفار ١/١٦٥)، والألباني، (تحقيق مشكاة المصابيح ١٣٥٣، ح١٢٥٣).

<sup>(</sup>١) في ج (فأخبر) بدل (فأعلم بذلك).

<sup>(</sup>٢) (فأعلم بذلك أن راحته على في الصلاة) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>٣) (فالمحب راحته وقرة عينه في الصلاة) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٤) في ج (فالغافل).

<sup>(</sup>٥) (المعرض) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٦) في ب (كثيرة).

<sup>(</sup>٧) في ج (عليه كبيرة شاقة) بدل (كبيرة شاقة عليه).

<sup>(</sup>٨) (إذا قام فيها كأنه على الجمر حتى يتخلص منها) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٩) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

<sup>(</sup>۱۰) في ب (فيها).

<sup>(</sup>۱۱) في ب (وإلا فإن كل من قرت عينه بشيء واستراح به) بدل (والعبد إذا قرت عينه بشيء واستراح قلبه به).

الفارغ القلب من الله والدار الآخرة المبتلى بمحبة الدنيا أشق ما عليه الصلاة (١) ، وأكره ما إليه طولها ، مع تفرغه وصحته وعدم اشتغاله! (٢)(٣)

ومما ينبغي أن يُعلَم: أنَّ الصلاة التي تَقرُّ بها العين ويستريح بها القلب (٤) هي التي تجمع ستة مشاهد:

#### المشهد (٥) الأول: الإخلاص

وهو أن يكون الحامل<sup>(٦)</sup> عليها والداعي إليها رغبة العبد في الله، ومحبته له<sup>(٧)</sup>، وطلب مرضاته، والقرب منه، والتودد إليه، وامتثال أمره<sup>(٨)</sup>، بحيث لا يكون الباعث له<sup>(٩)</sup> عليها حظاً من حظوظ الدنيا ألبته ، بل يأتي بها ابتغاء وجه ربه الأعلى، محبة ، له وخوفاً من عذابه، ورجاء لمغفرته وثوابه (١٠).

<sup>(</sup>١) (فإنه ليس له) إلى (الصلاة) ساقط من ج.

<sup>(</sup>٢) ذكر ابن القيم نحو هذا الكلام المتقدم، في (طريق الهجرتين، ص٥٥٥).

<sup>(</sup>٣) (وعدم اشتغاله) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٤) (ويستريح بها القلب) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٦) في ب (الجامع).

 <sup>(</sup>٧) في ج (الباعث عليها محبة العبد لله) بدل (الحامل عليها والداعي إليها رغبة العبد في الله ومحبته له).

 <sup>(</sup>٨) (والقرب منه والتودد إليه وامتثال أمره) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٩) (له) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١٠) (بل يأتي بها) إلى (وثوابه) ساقط من ج.

# المشهد (١) الثاني: مشهد (٢) الصِّدقِ والنصح

وهو أن يفرِّغ قلبه لله فيها، ويستفرغ جهده في إقباله فيها (٣) على الله، وجمع قلبه عليها (٤) وإيقاعها على أحسن الوجوه وأكملها ظاهراً وباطناً، فإنَّ الصلاة لها ظاهر وباطن (٥)، فظاهرها الأفعال المشاهدة والأقوال المسموعة (٢)، وباطنها الخشوع والمراقبة وتفريغ القلب لله، والإقبال بكليته على الله فيها، بحيث لا يلتفت قلبه عنه إلى غيره (٧)، فهذا (٨) بمنزلة الروح لها، والأفعال بمنزلة البدن، فإذا خلت من الروح كانت كبدن لا روح فيه، أفلا يستحي العبد أن يُواجِه سيدَه بمثل ذلك! ولهذا تُلَفَّ كما يُلَفُّ الثوب الخلق ويُضرب بها وجه صاحبها، وتقول: ضيعك الله كما ضيعتني.

والصلاة (٩) [التي] (١٠) كمل ظاهرها وباطنها تصعد ولها نور

<sup>(</sup>١) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٢) (مشهد) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٣) (فيها) ساقطة من ج، وفي ب (فيها في إقباله) بدل (في إقباله فيها).

<sup>(</sup>٤) (وجمع قلبه عليها) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٥) (فإن الصلاة لها ظاهر وباطن) ساقطة من ب.

<sup>(</sup>٦) في ج (الأقوال والأفعال) بدل (الأفعال المشاهدة والأقوال المسموعة).

<sup>(</sup>٧) (وتفريغ القلب) إلى (غيره) ساقط من ج.

<sup>(</sup>۸) في ج (وهو) بدل (فهذا).

<sup>(</sup>٩) (الصلاة) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١٠) في الأصل (الذي)، والمثبت من ب، وج.

وبرهان (۱) كنور الشمس حتى تُعرَض على الله [فيرضاها] (۲) ويقبلها (۳) ، وتقول: حفظك الله كما حفظتني (۱) .

# فصل(٥)

#### المشهد [الثالث](٦) : مشهد المتابعة والاقتداء(٧)

وهو أن يحرص كل الحرص على الاقتداء في صلاته/ بالنبي ﷺ [٧/ أ]

<sup>(</sup>١) (وبرهان) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٢) في الأصل (فيرضى بها)، والمثبت من ب، وج.

<sup>(</sup>٣) (ويقبلها) ساقطة من ج.

<sup>(3)</sup> من حديث ذكره الهيشمي عن أنس \_ رضي الله عنه \_ مرفوعاً، وقال: "رواه الطبراني في الأوسط، وفيه عباد بن كثير، وقد أجمعوا على ضعفه". مجمع الزوائد (٢٩/٣، ح١٦٧٧). وذكره الهيشمي أيضاً عن عبادة بن الصامت \_ رضي الله عنه \_ مرفوعاً، وقال: "رواه الطبراني في الكبير، والبزار بنحوه، وفيه: الأحوص بن حكيم، وثقه ابن المديني والعجلي، وضعفه جماعة، وبقية رجاله موثّقون". مجمع الزوائد (٢/ ٣٠٤ \_ ٣٠٥ )، ونص حديث عبادة \_ رضي الله عنه \_ قال رسول الله ﷺ: "إذا توضأ العبد فأحسن الوضوء، ثم قام إلى الصلاة، فأتم ولم يُتم الركوع والسجود والقراءة فيها، قالت: حفظك الله كما حفظتني، ثم أصعد بها إلى السماء ولها ضوء ونور، وفتحت لها أبواب السماء، وإذا لم يحسن العبد الوضوء، ولم يُتم الركوع والسجود والقراءة، قالت: ضيعك الله كما ضيعتني، ثم أصعد بها إلى السماء وعليها ظلمة، وغُلَّقت أبواب السماء، ثم تُلَفَّ كما يلف الثوب الخلق، ثم يُضرب بها وجه صاحبها».

<sup>(</sup>٥) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٦) في الأصل (الثاني) وهو خطأ.

<sup>(</sup>٧) (المشهد)، (مشهد)، (والاقتداء) ساقطة من ج.

ويصلي كما [كان] (١) يُصلي (٢)؛ ويُغرِض عما أحدث الناس في الصلاة، من الزيادة والنقصان، والأوضاع التي لم يُنقَلْ عن رسول الله شيء منها (٣) و لا عن أحد من أصحابه (٤)؛ ولا يقف عند (٥) أقوال المرخّصين الذين يقفون مع أقل ما يعتقدون وجوبه، ويكون (٢) غيرهم قد نازعهم في ذلك (٧) وأوجب ما أسقطوه، ولعل الأحاديث الثابتة والسنة النبوية (٨) من جانبه ولا يلتفتون إلى ذلك (٩)، ويقولون: (نحن مقلدون لمذهب فلان) (١٠٠٠. وهذا لا يُخلص عند الله ولا يكون عذراً لمن تخلف عما علمه من السنّة عنده (١١١)، فإن الله \_ سبحانه \_ إنما أمر بطاعة رسوله واتباعه وَحْدَهُ ولم يأمر باتباع غيره، وإنما يُطَاعُ غيره إذا أمر بما أمر به الرسول، وكل أحد سوى الرسول ﷺ [فمأخُوذ] (١٢) من قوله ومتروك (١٢).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب.

<sup>(</sup>٢) (ويصلي كما كان يصلي) ساقط من ج.

<sup>(</sup>٣) في ب (منها شيء).

<sup>(</sup>٤) (والأوضاع) إلى (أصحابه) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٥) في ب، وج (مع) بدل (عند).

<sup>(</sup>٦) (يكون) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٧) (نازعهم في ذلك و) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٨) (والسنة النبوية) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٩) (ولا يلتفتون إلى ذلك) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١٠) في ج (لفلان) بدل (لمذهب فلان).

<sup>(</sup>١١) (وَلا يكون عذراً) إلى (عنده) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١٢) في الأصل (فامر)، والمثبت من ب.

<sup>(</sup>١٣) (ولم يأمر باتباع) إلى (ومتروك) ساقط من ج.

وقد أقسم الله \_ سبحانه \_ بنفسه الكريمة أنا لا نؤمن حتى نُحَكِّم الرسول فيما شجر بيننا، وننقاد لحكمه وَنُسَلِّمَ تسليماً ('). فلا ينفعنا تحكيم غيره والانقياد له، ولا ينجينا من عذاب الله (۲)، ولا يقبل منا هذا (۳) الجواب إذا سمعنا نداءه \_ سبحانه \_ يوم القيامة: ﴿ مَاذَا أَجَبَّتُهُ الْمُرْسَلِينَ ﴿ هَاذَا أَجَبَّتُهُ ويطالبنا بالجواب، قال تعالى: ﴿ فَلَنَسْعَكَنَ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمَ وَلَنَسْعَكَنَ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمَ وَلَنَسْعَكَنَ اللَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمَ وَلَنْسَعَكَنَ اللَّذِينَ أَنْ وَسَالِينَ ﴿ وَالْعَرَافِ: ٢]، وقال النبي الله (١٤)، يعني إلى أنكرسلين ﴿ وَالْعَرَافِ: ٢]، وقال النبي الله ون (١٤)، يعني إلى أنكرسم بي تُفتنون وعني تُسأل ون (١٤)، يعني

<sup>(</sup>١) قال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِ فُواً فِي ٱنفُيهِ مِ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ نَسَلِيمًا ﴿ إِنَّ النساء: ٦٥].

<sup>(</sup>٢) في ج (الانقباد لغيره) بدل (تحكيم غيره) إلى (عذاب الله).

<sup>(</sup>٣) في ج (هنا) بدل (هذا).

<sup>(3)</sup> روى الإمام أحمد بسنده عن عائشة \_ رضي الله عنها \_ حديثاً طويلاً مرفوعاً، وفيه "فأما فتنة القبر فبي تُفتنون وعنِّي تُسألون" الحديث، (المسند ٢٠١٧، ح٦٦٥٦)، قال المنذري: "رواه أحمد بإسناد صحيح"، (الترغيب والترهيب ٤/٤٣٣ \_ ٣٦٥)، وحسنه الألباني (صحيح الجامع الصغير وزيادته ١٩٦١ \_ ٢٨٩١).

وروى البخاري معناه بسنده: . . . فحمد الله النبيُ ﷺ وأثنى عليه ثم قال: «ما من شيء لم أكن أُريته إلا رأيته في مقامي، حتى الجنة والنار، فأُوحى إليَّ أنكم تفتنون في قبوركم مثل \_ أو قريباً، لا أدري أي ذلك قالت أسماء من فتنة المسبح الدجال، يقال: ما علمك بهذا الرجل؟ فأما المؤمن \_ أو الموقن، لا أدري بأيهما قالت أسماء \_ فيقول: هو محمد، هو رسول الله، جاءنا بالبينات والهدى، فأجبنا واتبعنا، هو محمد ثلاثاً. فيقال: نم صالحاً، قد علمنا إن كنت موقناً به. وأما المنافق \_ أو المرتاب، لا أدري أي ذلك قالت أسماء \_ فيقول: لا أدري، سمعت =

المسألة (١) في القبر، فمن انتهت إليه سنة رسول الله ﷺ وتركها لقول أحد من الناس فَسَيَردُ يوم القيامة ويعلم (٢).

### [فصل](۳)

#### المشهد الرابع: مشهد الإحسان

وهو مشهد (١) المراقبة، وهو أن يعبد الله كأنه يراه. وهذا المشهد إنما ينشأ من كمال الإيمان بالله وأسمائه وصفاته، حتى كأنه يرى الله [٧/ب] سبحانه \_ فوق سمواته، / مستويا (١) على عرشه، يتكلم بأمره ونهيه، ويُدَبِّرُ أمر الخليقة، فينزل الأمر من عنده ويصعد إليه، وتُعْرَضُ أعمال العباد وأرواحهم عند الموافاة عليه. فيَشهدُ ذلك كله بقلبه، ويَشهدُ أسماءه وصفاته، ويَشهدُ "قيوماً، حيّاً، سميعاً، بصيراً، عزيزاً، أسماءه وصفاته، ويَشهدُ (٢) قيوماً، حيّاً، سميعاً، بصيراً، عزيزاً، حكيماً، آمراً، ناهياً، يحب [ويبغض، ويرضي] (٧) ويغضب، [ويفعل

الناس يقولون شيئاً فقلته». صحيح البخاري، كتاب العلم، باب (٢٥) من أجاب الفتيا بإشارة اليدوالرأس، (١/ ٣٤، ح٨٦).

<sup>(</sup>١) (المسألة) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٢) أي: يَعلم أنه كان في الدنيا على خطأ كبير، وذلك عندما يسأله ربه عز وجل عبد عرب عن إجابته الرسول رسي وليس إجابته أحداً من الناس خالف السنة.

<sup>(</sup>٣) ساقطة من الأصل وج، وأثبتت من ب.

<sup>(</sup>٤) (المشهد)، (مشهد)، (هو مشهد) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٥) في ب، وج (مستو).

<sup>(</sup>٦) (فينزل الأمر) إلى (وصفاته ويشهد) ساقط من ج.

<sup>(</sup>٧) ما بين المعكوفين ساقط من الأصل، وأثبت من ب.

ما يشاء، ويحكم ما يريد وهو فوق عرشه](۱)، لا يخفى عليه شيء من أعمال العباد ولا أقوالهم ولا بواطنهم، بل<sup>(۲)</sup> يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور.

ومشهد الإحسان أصل أعمال القلوب كلها، فإنه يوجب [الحياء] (٣) ، والإجلال، والتعظيم، والخشية، والمحبة، والإنابة، والتوكل، والخضوع لله \_ سبحانه \_، والذل له (٤) ؛ وَيَقطع (٥) الوساوس وحديث (٢) النفس، وَيَجمع القلب والهم (٧) على الله .

فحظ العبد من القُرب من الله على قدر حظّه من مقام الإحسان، وبحسبه تتفاوت الصلاة، حتى يكون بين صلاة الرجلين من الفضل كما بين السماء والأرض، وقيامهما وركوعهما وسجودهما واحد.

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين ساقط من الأصل، وأثبت من ب.

<sup>(</sup>٢) (آمراً ناهياً) إلى (بل) ساقط من ج.

<sup>(</sup>٣) ساقطة من الأصل، وأثبتت مع وآو العطف بعدها من ب، وج.

<sup>(</sup>٤) (والذل له) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٥) في ب (وتقطع).

<sup>(</sup>٦) في الأصل زيادة (القلب) وهو خطأ.

<sup>(</sup>٧) (والهم) ساقطة من ج.

## فصل(١)

#### المشهد (٢) الخامس: [مشهد المِنَّة] (٣)

[وهو]<sup>(3)</sup> أن يشهد أن المِنَّة لله \_ سبحانه \_، كونه<sup>(6)</sup> أقامه في هذا المقام وأهله [له]<sup>(7)</sup> ووفقه لقيام قلبه وبدنه في خدمته. فلولا الله \_ سبحانه \_ لم يكن<sup>(۷)</sup> شيء من ذلك ، كما كان الصحابة يَحْدُونَ<sup>(۸)</sup> بين يدي النبي ﷺ فيقولون:

ولا تصدقنا ولا صلينا(٩)

والله لولا الله ما اهتدينا

- (١) ساقطة من ج.
- (٢) ساقطة من ج.
- (٣) ما بين المعكوفين ساقط من الأصل، وأثبت من ب، وخ.
  - (٤) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.
    - (٥) في ج (حيث) بدل (كونه).
- (٦) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وجملة: (المقام وأهله له) ساقطة من ج.
  - (V) في ب (ما كان).
- (٨) "الحَدْو: سَوْق الإبل والغناء لها». (لسان العرب ١٦٨/١٤).
   قال ابن حجر: "وهذه كانت عادتهم إذا أرادوا تنشيط الإبل في السير ينزل بعضهم فيسوقها ويحدو في تلك الحال». (فتح الباري ٧/ ٥٣٢).
- (۹) وردت عند البخاري روايتان: أولاهما تفيد أن قائله: عبدالله بن رواحة \_ رضي الله عنه \_، والأخرى أنه: عامر بن الأكوع \_ رضي الله عنه \_، (صحيح البخاري)، كتاب المغازي، باب ٣٠ \_ غزوة الخندق، ٥٧٥، ح٢٠٤، وباب ٣٩ \_ غزوة خيبر ٥٨٦، ح٢٩١٤). ورواه مسلم لعامر، (صحيح مسلم، كتاب الجهاد، باب ٥٥ \_ غزوة ذي قرد وغيرها، ٣/ص١٤٢، ح٢٢٠، ص١٤٢٧، قال ابن حجر: "فيحتمل أن يكون هو وعامر =

قال الله \_ تعالى \_: ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسَلَمُواْ قُل لَا تَمُنُواْ عَلَى إِسَلَمَكُمْ بَلِ الله \_ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسَلَمُواْ قُل لَا تَمُنُواْ عَلَى إِسَلَمَكُمْ بَلِ الله \_ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَىكُمْ لِلْإِيمَانِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [الحجرات: ١٧] ، فالله \_ سبحانه \_ هو الذي جعل المسلم مسلماً ، والمصلي مصلياً ، كما قال الخليل ﷺ : ﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيّتِينَا أُمَّةً مُسْلِمةً لَكَ ﴾ [البقرة: الخليل ﷺ : ﴿ رَبِّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيّتِينَا أُمَّةً مُسْلِمةً لَكَ ﴾ [البقرة: ١٢٨] ، وقال: ﴿ رَبِّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلُوةِ وَمِن ذُرِّيّتِينَ ﴾ [إبراهيم: ٤٠].

فالمِنَّةُ لله وحده في أن جعل عبده قائماً بطاعته (١). وكان هذا من أعظم نِعَمِه عليه (٢).

وقال تعالى: ﴿ وَمَا يِكُم مِّن يِعْمَةِ فَمِنَ ٱللَّهِ ﴾ [النحل: ٥٣]، وقال: [٨/ أ] ﴿ وَلَاكِنَّ ٱللَّهُ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفُرَ وَٱلْفُسُوفَ ﴿ وَلَاكِنَّ ٱللَّهُ مُلَّالِهِمُنَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُرَّهُ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفُرَ وَٱلْفُسُوفَ وَالْمِصْيَانَّ أَوْلَتِكُ هُمُ ٱلرَّشِدُونَ ﴿ إِنَهُ الحجرات: ٧].

وهذا المشهد<sup>(۳)</sup> من أعظم المشاهد وأنفعها للعبد<sup>(٤)</sup> وكلما كان العبد أعظم توحيداً كان حظه من هذا المشهد أتم.

وفيه من الفوائد أنه يحول بين القلب وبين العُجبِ بالعمل ورؤيته،

<sup>=</sup> تواردا على ما تواردا منه، بدليل ما وقع لكل منهما مما ليس عند الآخر، أو استعان عامر ببعض ما سبقه إليه ابن رواحة». فتح الباري (٧/ ٥٣١)، والذي أورده ابن القيم نص ابن رواحة رضي الله عنه.

<sup>(</sup>١) في ب (في طاعته).

<sup>(</sup>٢) (في أن جعل) إلى (عليه) ساقط من ج.

<sup>(</sup>٣) (المشهد) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٤) (للعبد) ساقطة من ج.

فإنه إذا شهد (۱) أن الله \_ سبحانه \_ هو المَانُّ به، المُوفَق له، الهادي اليه، شَغَلَه شهود (۲) ذلك [عن رؤيته] (۱) ، والإعجاب به، وأن يصول (٤) به على الناس (٥) ، فَيُرفع من قلبه ؛ فلا يعجب به، ومن لسانه ؛ فلا يمُنُّ به ولاَ يتكثر به، وهذا شأن العمل المرفوع .

ومن فوائده أنه يضيف الحمد<sup>(٢)</sup> [إلى]<sup>(٧)</sup> وليه ومستحقه، فلا يشهد لنفسه حمداً بل [يشهده]<sup>(٨)</sup> كله لله<sup>(٩)</sup>، كما يشهد النعمة كلها مِنْهُ، والفضل كله له، والخير كله في [يديه]<sup>(٢)</sup>، وهذا من تمام التوحيد فلا يستقر<sup>(٢)</sup> قدمه في مقام التوحيد إلا بعلم ذلك وَشُهُودِهِ، فإذا علمه ورسخ فيه صار له مشهداً، وإذا صار لقلبه مشهداً أثمر له من المحبة والأنس بالله والشوق إلى لقائه والتنعم بذكره وطاعته<sup>(٢١)</sup> مالا نسبة بينه

<sup>(</sup>١) (شهد) مكررة في الأصل.

<sup>(</sup>٢) (شهود) ساقطة من ب، وج.

<sup>(</sup>٣) في الأصل (على رؤية)، والمثبت من ب.

<sup>(</sup>٤) يصول: أي يسطو ويستطيل، «والصؤول من الرجال: الذي يضرب الناس ويتطاول عليهم»، لسان العرب (٣٨٧/١١)، وانظر القاموس المحيط، (ص٣٣٣).

<sup>(</sup>٥) (ورؤيته فإنه إذا) إلىٰ (الناس) ساقط من ج.

<sup>(</sup>٦) في ب، وج زيادة (كِله).

<sup>(</sup>٧) في الأصل (على)، والمثبت من ب، وج.

<sup>(</sup>٨) في الأصل (يشهد).;

<sup>(</sup>٩) (ومستحقه فلا يشهد لنفسه حمداً بل يشهده كله لله) ساقطة من ب، وج.

<sup>(</sup>١٠) في الأصل (يده)، والمثبت من ب، وج.

<sup>(</sup>۱۱) في ج (تستقر).

<sup>(</sup>۱۲) (وطاعته) ساقطة من ج.

وبين أعلى نعيم الدنيا ألبتة.

وما للمرء خير في حياته إذا كان قلبه عن هذا مصدوداً، وطريق الوصول إليه عنه مسدوداً ، بل هو كما قال تعالى: ﴿ ذَرَهُمْ يَأْكُلُوا وَيَتَمَتَّعُوا وَيُلْهِ هِمُ ٱلْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ الحجر: ٣].

#### [فصل](۲)

#### المشهد (٣) السادس: مشهد التقصير

وأنَّ (٤) العبد لو اجتهد في القيام بالأمر غاية (٥) الاجتهاد وبذل وسعه (٦) فهو مُقصِّر، وحَق الله \_ سبحانه \_ عليه أعظم، والذي ينبغي له (٧) أنْ يُقابَل به من الطاعة والعبودية والخدمة (٨) فوق ذلك بكثير، وأنَّ عظمته وجلاله \_ سبحانه \_ يقتضي من العبودية ما يليق بها.

وإذا كان خدم الملوك وعبيدهم (٩) / يعاملونهم في خدمتهم [٨/ب]

<sup>(</sup>١) (وطريق الوصول إليه عنه مسدوداً) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٢) ساقطة من الأصل وج، وأثبتت من ب.

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٤) في ج (لأن).

<sup>(</sup>٥) في ج (كل) بدل (غاية).

<sup>(</sup>٦) (وبذل وسعه) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٧) (له) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٨) (من الطاعة والعبودية والخدمة) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٩) (وعبيدهم) ساقطة من ج.

بالإجلال لهم (۱)، والتعظيم، والاحترام، والتوقير، والحياء (۲)، والمهابة، والخشية (۹)، والنصح، بحيث يُفَرِّغُونَ قلوبهم وجوارحهم لهم (٤)، فمالك الملوك ورب السموات والأرض (٥) أولى أن يُعامَل (٢) بذلك، [بل] (٧) بأضعاف ذلك.

وإذا شهد العبد من نفسه أنه لم [يُوكً] (^) ربه في عبوديته حقه، ولا قريباً من حقه، عَلم تقصيره (٩)، ولم يسعه مع ذلك (١٠) غير الاستغفار والاعتذار من تقصيره وتفريطه وعدم القيام بما ينبغي له من حقه (١١)، وأنه إلى أن يغفر له العبودية ويعفو عنه فيها (١٢) أحوج منه إلى أن يطلب منه عليها (١٣) ثواباً، وهو (١٤) لو وفّاها حقها كما ينبغي لكانت مُسْتَحَقّةً

<sup>(</sup>١) في ج (بالإخلاص) بدل (بالإجلال لهم).

<sup>(</sup>٢) (والاحترام والتوقير والحياء) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٣) (والخشية) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٤) (بحيث يفرغون قلوبهم وجوارحهم لهم) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٥) (ورب السموات والأرض) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٦) (أن يعامل) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٧) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

<sup>(</sup>A) في الأصل (يعرف)، والمثبت من ب.

<sup>(</sup>٩) (وإذا شهد) إلى (علم تقصيره و) ورد في ج كالتالي: (فإذا علم العبد ذلك).

<sup>(</sup>۱۰) (مع ذلك) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١١) (وعدم القيام بما ينبغي له من حقه) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١٢) (ويعفو عنه فيها) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١٣) في ج (أحوج من يطلب عليهاً) بدل (أحوج منه إلى أن يطلب منه عليها).

<sup>(</sup>١٤) (هو) ساقطة من ج.

عليه بمقتضى العبودية، فإنَّ عمل العبد وخدمته لسيده مُستَحَقُّ عليه بحكم كونه عبده ومملوكه، [فلو](۱) طَلَبَ منه الأُجرَةَ على عمله وخدمته لعده الناس أحمَقَ وأخرَقَ(۱)، هذا وليس(۱) هو(١) عبده ولا مملوكه(٥) على الحقيقة، وهو(١) عبدالله، ومملوكه على الحقيقة من كل وجه(٨).

فعمله وخدمته مُستَحَقُّ عليه بحكم كونه عبده (٩)، فإذا [أثابه عليه] (١١) كان ذلك مجرد فضل ومِنَّة (١١) وإحسان إليه لا يستحقه العبد عليه (١٢).

ومن ههنا [يُفهم](١٣) معنى قول النبي ﷺ: «لن يدخل أحد منكم

<sup>(</sup>١) في الأصل (فإذا)، والمثبت من ب.

<sup>(</sup>٢) (فإن عمل العبد) إلى (وأخرق) ورد في ج كالتالي: (فإن العبد لو يطلب من سيده الأجرة عده الناس أحمق).

<sup>(</sup>٣) في الأصل زيادة (هذا).

<sup>(</sup>٤) (هو) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٥) (ولا مملوكه) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٦) في ج (بن هو) بدل (وهو).

<sup>(</sup>٧) (ومملوكه على الحقيقة) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>A) في الأصل، وب زيادة: (لله سبحانه).

<sup>(</sup>٩) (نُعمله وخدمته مستحق عليه بحكم كونه عبده) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١٠) في الأصل (أناب إليه)، والمثبت من ب، وفي ج (أثابه عليها).

<sup>(</sup>١١) (ومنة) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١٢) (إليه لا يستحقه العبد عليه) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>١٣) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

[الجنة] (١) بعمله». قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: «ولا أنا إلا أن يتغمدني الله برحمة منه وفضل» (٢).

وقال أنس بن مالك \_ رضي الله عنه \_: "يُخَرَجُ للعبد يوم القيامة ثلاثة دواوين: ديوان فيه حسناته، وديوان فيه سيئاته، وديوان النعم الله عليه بها. فيقول الرب (3) \_ تعالى \_ لنعمه: خذي حقك من حسنات عبدي. فيقوم أصغرها فتستنفد حسناته، ثم تقول: وعِزَّتك ما استوفيت حقي بعد. فإذا أراد الله أن يرحم عبده وهبه نعمه عليه، ما استوفيت حقي بعد. وضاعف له (3) حسناته». [وهذا ثابتً] (4) عن أنس (4) وهو أدنَّ شيء على كمال علم الصحابة بربهم وحقوقه أنس (4)

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل، ومثبتة في ب.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، بألفاظ مقاربة لما ذكره المؤلف، صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب (١٨) القصد والمداومة على العمل (٧/ ٢٣٢ ـ ٢٣٣، ح٦٤٣)، وصحيح مسلم، كتاب صفات المنافقين، باب (١٧) لن يدخل أحد الجنة بعمله، (٤/ ٢١٦٩، ح٧١ ـ ٧٨).

<sup>(</sup>٣) في ج زيادة (فيه).

<sup>(</sup>٤) في ج (الله).

<sup>(</sup>٥) (له) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٦) في الأصل (وهل أثابه)، والمثبت من ب، وج.

<sup>(</sup>٧) رواية المؤلف موقوفة على أنس ـ رضي الله عنه ـ ولم أجدها. ورواه البزار بنحوه عن أنس مرفوعاً إلى النبي ﷺ، (كشف الأستار عن زوائد البزار، للهيثمي ٤/ ١٦٠، ح٤٤٣)، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (١٢٨/١٠): "فيه صالح المري وهو ضعيف"، وقال محقق المجمع: «وفيه أيضاً داود بن المحبر، متهم بوضع الحديث» (١٢/٧١٠).

عليهم، كما أنهم أعلم الأمة بنبيهم [وسنته] (() ودينه، فإنَّ في هذا الأثر (۲) من العلم والمعرفة مالا يدركه إلا أولو البصائر العارفون بالله وأسمائه وصفاته وحقه (() ومن هنا (الله عليه عليه عليه على الحديث الذي (٥) رواه أبوداود (١) والإمام أحمد (١)(٨) من حديث زيد بن ثابت وحذيفة وغيرهما (٩): "إن الله لو عَدَّبَ أهل سمواته وأهل أرضه لعذبهم وهو غير ظالم لهم، ولو رحمهم لكانت رحمته خيراً لهم من أعمالهم (١).

ورواه ابن ماجه، المقدمة، باب في القدر، (١/ ٢٩ ــ ٣٠، ح٧٧).

وأول الحديث عندهم جميعاً: «لو أن الله عذب...».

والحديث صححه الألباني، (انظر تخريجه لأحاديث الطحاوية ص٥٠٩)، وقال شعيب الأرنؤوط: "إسناده قوي"، (صحيح ابن حبان: (التخريج) ٢/٢٥٠ حاشية رقم١).

<sup>(</sup>١) في الأصل (وشفعته)، والمثبت من ب، وج.

<sup>(</sup>٢) في ب، وج (الأمر) بدل (الأثر).

<sup>(</sup>٣) (العارفون بالله وأسمائه وصفاته وحقه) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٤) في ب (ههنا).

<sup>(</sup>٥) في ج (فيما) بدل (في الحديث الذي).

<sup>(</sup>٦) سنن أبي داود، كتاب السنّة، باب في القدر، (٥/٥)، ح٤٦٩٩) عن أبي بن كعب، وعبدالله بن مسعود، وحذيفة بن اليمان، جميعهم موقوفاً، وعن زيد ابن ثابت مرفوعاً.

<sup>(</sup>۷) المسند، (۲۳۳/۲، ح۲۱۰۷۹) مثل رواية أبي داود، ورواه الإمام أحمد بسند آخر عن زيد بن ثابت مرفوعاً (۲/۲۳۷، ح۲۱۱۰۱).

<sup>(</sup>٨) في ج (وغيره) بدل (والإمام أحمد).

<sup>(</sup>٩) في ج (وغيره) بدل (وحذيفة وغيرهما).

#### فصل

ومِلاكُ هذا الشأن أربعة أمور:

نية صحيحة، وقوةٌ غالبة (١)، يقارنهما: رغبة، ورهبة.

فهذه (۲) الأربعة هي (۳) قواعد [هذا] (٤) الشأن. ومهما دخل على (٥) العبد من النقص (٦) في إيمانه وأحواله وظاهره وباطنه فهو من نقصان هذه الأربعة أو نقصان بعضها.

فليتأمل اللبيب هذه الأربعة (٧) الأشياء، وليجعلْهَا سيره وسلوكه، ويبني عليها علومه وأعماله وأقواله وأحواله (٨)، فما نَتَجَ من نَتَجَ إلا من فقدها.

[والله أعلم] (٩)، والله (١٠) المستعان، وعليه التكلان، وإليه الرغبة، وهو المسؤول بأن يوفقنا وسائر إخواننا من أهل السنة لتحقيقها علماً

<sup>(</sup>١) في ب (عالية).

<sup>(</sup>٢) (فهذه) ساقطة من ب، ومكانها بياض، وفي ج (فهي).

<sup>(</sup>٣) في ب (في) بدل (هي)، وجملة (الأربعة هي) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٤) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب وج.

<sup>(</sup>٥) في ب (وكل ما جاء) بدل (ومهما دخل على).

<sup>(</sup>٦) في ج (ومتى دخل النقص على العبد) بدل (ومهما دخل على العبد من النقص).

<sup>(</sup>٧) (الأربعة) ساقطة من ب، وج.

<sup>(</sup>۸) (وأقواله وأحواله) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٩) ما بين المعكوفين من ب، وج.

<sup>(</sup>۱۱) في ج (وهو).

# [وعملاً](١)، إنه ولي ذلك والمالُّ به، وهو حسبنا ونعم الوكيل (٢)(٣).

وخاتمتها في ب: "والحمد لله وحده، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم، تمت الرسالة والله أعلم. وكان الفراغ من كتب هذه الأوراق \_ الشريفة \_ يوم الأحد وقت الضحى، بقلعة المدينة نهار تسعة عشر من جماد الآخر بقلم المفتقر إلى الله: عبدالله بن موسى، غفر الله له ولوالديه والمسلمين».

وخاتمتها في ج: «ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، وصلى الله على سيدنا ونبينا محمد وآله وصحبه وسلم».أ.هـ.

والحمد \_ أولاً وآخراً \_ لله رب العالمين على ما منَّ به ويسر ووفق لإخراج هذه الرسالة، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين من ب.

<sup>(</sup>٢) (وإليه الرغبة) إلى (الوكيل) ساقطة من ج.

<sup>(</sup>٣) خاتمة الرسالة في الأصل: «تمت الرسالة بمن الله ـ تعالى ـ وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير. وصلى الله على سيدنا محمد النبي الأمي وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدين آمين آمين ".

## القهارس

| الصفحة     | الفهرس                               |
|------------|--------------------------------------|
| ٥٨         | ١ _ فهرس الآيات القرآنية             |
| ٦٠         | ٢ _ فهرس الأحاديث النبوية            |
| ٦١         | ٣ _ فهرس الآثار والأقوال             |
| 77         | ٤ _ فهرس الأعلام                     |
| 77"        | ٥ _ الكتب الواردة في الرسالة         |
| 3.5        | ٦ _ فهرس الأبيات الشعرية             |
| 70         | ٧ _ مصادر التحقيق والدراسة ومراجعهما |
| <b>V</b> 1 | ٨ _ فهرس المحتويات                   |
|            |                                      |

### فهرس الآيات الكريمة

| الصفحة | الآية                                                                                            |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥      | ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ١٠﴾ [الفاتحة/ ٦ -٧]                                          |
| ٤٧     | ﴿ رَبَّنَا وَٱجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَّتِنَآ ﴾ [البقرة/ ١٢٨]                    |
| ۲.     | ﴿ ۞ لَّيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾ [البقرة/ ١٧٧] |
| ۲.     | ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن زَّيِّهِۦ﴾ [البفرة/ ٢٨٥]                        |
| ۲.     | ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَكَمْ كَيْتِهِ وَكُنُيهِ ء ﴾ [النساء/ ١٣٦]                       |
| ٤٣     | ﴿ فَلَنَسْتَكُنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْتَكَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ ﴾ [الأعراف/ ٦]     |
| 19.11  | ﴿ كَالَّذِينَ مِن قَبَّلِكُمْ كَانُواْ أَشَدَّ مِنكُمْ قُوَّةً ﴾ [النوبة/ ٦٩]                    |
| 74     | ﴿ قُلُّ هَٰذِهِ ۦ سَبِيلِيّ أَدَّعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ ﴾ [يوسف/ ١٠٨]              |
| ٤٧     | ﴿ رَبِّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوْةِ ﴾ [إبراهيم/ ٤٠]                                           |
| ٤٩     | ﴿ ذَرَّهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ﴾ [الحجر/ ٣]                                             |
| ٤٧     | ﴿ وَمَا بِكُم مِّن يَعْمَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ ﴾ [النحل/ ٥٣]                                         |
| ٤      | ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنَ أَغْفَلْنَا قَلْبَكُمُ عَن ذِكْرِنَا﴾ [الكهف/ ٢٨]                            |
| ۴      | ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ ﴾ [مريم/ ٣١]                                           |
| ١.     | ﴿ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَامِنَ أَزْوَلِعِنَا ﴾ [الفرقان/ ٧٤]                   |
| ١٤     | ﴿ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ ﴾ [الشعراء/ ١٦]                                            |

| 73                         | ﴿ مَاذَآ أَجَبَتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِلَّهِ القصص / ٦٥]                                     |
|----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| Y1,19,1Y                   | ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا﴾ [السجدة/ ٢٤]                         |
| **                         | ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا ۚ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [نصلت/ ٣٣]                         |
| ٤٧                         | ﴿ وَلَنَكِنَّ أَلَّهَ حَبَّ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ ﴾ [الحجرات/ ٧]                            |
| ٤٧                         | ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسَلَمُواً ﴾ [الحجرات/ ١٧]                                      |
| أالصَّالِحَاتِ وَتُواصَوْا | ﴿ وَٱلْعَصْرِ إِنَّ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسِّرٌ ١ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا |
| 77                         | باً لُحَقّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّارِ ﴾ [العصر السورة كاملة]                                    |

# فهرس الأحاديث النبوية

| غحة | <b>–</b> | ال |  |  |  |  |   |  |  |  |  |   |    |   |    |    |     |      |    |    | , | ٠, | دي | بح | ال | ف  | برا | b  |
|-----|----------|----|--|--|--|--|---|--|--|--|--|---|----|---|----|----|-----|------|----|----|---|----|----|----|----|----|-----|----|
| ٥٣  |          |    |  |  |  |  | • |  |  |  |  | 1 | €. | , | ته | وا | سهر | ) بد | مل | آه | ب | ذ  | ء  | لو | له | ار | إن  | )) |
| ۲.  |          |    |  |  |  |  |   |  |  |  |  |   |    |   |    |    |     |      |    |    |   |    |    |    |    |    |     |    |
| ٣3  |          |    |  |  |  |  |   |  |  |  |  |   |    |   |    |    |     |      |    |    |   |    |    |    |    |    |     |    |
| ۳٥  |          |    |  |  |  |  |   |  |  |  |  |   |    |   |    |    |     |      |    |    |   |    |    |    |    |    |     |    |
| ٥١  |          |    |  |  |  |  |   |  |  |  |  |   |    |   |    |    |     |      |    |    |   |    |    |    |    |    |     |    |
| ٩.  |          |    |  |  |  |  |   |  |  |  |  |   |    |   |    |    |     |      |    |    |   |    |    |    |    |    |     |    |
| ٣٧  |          |    |  |  |  |  |   |  |  |  |  |   |    |   |    |    |     |      |    |    |   |    |    | _  |    |    |     |    |

## فهرس الآثار والأقوال

| الصفحة                   | بداية الأثر أو القول                     |
|--------------------------|------------------------------------------|
| مكحول۱۰                  | «أئمة في التقوى يقتدي بنا المتقون»       |
| قت وتفسد القلب » ٤       | «احذروا مخالطة من تضيع مخالطته الو       |
| مجاهد                    | «اجعلنا مؤتمين بالمتقين مقتدين بهم»      |
| أهل الجنة في مثل هذا     | «إنه ليمر بالقلب أوقات أقول: إن كان أ    |
| ٣٤                       | إنهم لفي عيش طيب»                        |
| باً»                     | «إنه ليمر بالقلب أوقات يرقص فيها طر      |
| عرابي                    | «البصيرة الثبات في الدين» ابن الأ        |
| كفتهم» الإمام الشافعي ٢٣ | «لو فكر الناس كلهم في سورة العصر لك      |
| اقوا أطيب مافيها » ٣٤    | «مساكين أهل الدنيا! خرجوا منها وماذ      |
|                          | «هذا حبيب الله، هذا ولي الله، أسلم لله   |
| ۲۲                       | الخلق إليه » الحسن البصري .              |
| » أنس بن مالك _رضي       | «يُخرِج للعبد يوم القيامة ثلاثة دواوين . |
| ۰۲ ۲۰                    | الله عنه ـ                               |
| ني_رضي الله عنها١٠       | «يقتدى بهدانا» أبو صالح مولى أم ها       |
| سعود _ رضي الله عنه ۲۱   | «اليقين الإيمان كله». عبدالله بن م       |
| . رضي الله عنهما         | «يهتدي بنا في الخير» ابن عباس ـ          |

## فهرس الأعلام

| نحة | عبدا | لد |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |     |       |            |     |          |     |    |      |    |          |     |        | (    | مد  | ال   |
|-----|------|----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|-----|-------|------------|-----|----------|-----|----|------|----|----------|-----|--------|------|-----|------|
| ٥٣  |      | •  | ٠ |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   | • |   | • |   | • |   |    |     |       |            | •   |          |     | •  |      |    |          |     | رد     | داو  | و   | أبر  |
| ١.  |      |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |     |       |            |     |          |     |    |      |    |          |     |        |      |     |      |
| ٥٣  | ۲۵   | ٦  | , |   |   | • |   | • | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | •  |     |       |            |     |          |     |    | ي ا  | بإ | حن       | ,   | بر.    | ٤    | مه  | أ۔   |
| ۱۳  |      |    |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   | • |   | , |   |   |    | •   |       |            |     |          |     |    |      | ٠  |          |     | ۺ      | ف    | ÷ * | ١ لا |
| 74  |      |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |     |       |            |     |          |     |    |      |    |          |     |        |      |     |      |
| ٥٢  |      |    |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | نه  | ء     | لله        | ۱,  | ي        | ۻ   | ני | _    | ک  | للا      | ما  | ن      | ، بر | س   | أز   |
| ٣٧  | •    |    |   |   | • | • |   |   |   | • |   |   | • |   |   |   |   | • |   |   |    |     | •     | •          | • • | _        | ئە  | ء  | لله  | 1  | ي        | ض   | .ر     | (    | ננ  | بلا  |
| ٩.  |      |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • |   |    |     | •     | ,          |     |          | •   |    |      |    |          |     | ي      | بذ   | نر• | اك   |
| ٥٣  |      |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |     |       |            |     |          |     |    |      |    |          |     |        |      |     |      |
| 44  | •    |    |   |   |   |   | • | • | • | • | • |   |   | • | • | • |   |   |   | • | •  | ,   |       |            |     |          |     | •  | ي    | رة | ع.       | لبا | زا     | ٠,٠  | ح   | ال   |
| ٥٣  |      | •  |   |   |   | • | • |   |   |   | • |   |   |   | • | • | ٠ |   | • |   | -  | . 4 | ىت    | ، د        | لله | ا ر      | ^ح  | خ  | . ر  | -  | ت        | ایہ | ָרָ    | بر   | بد  | زي   |
| 77  |      |    |   |   | • |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |    |     | •     |            | •   |          |     |    |      |    |          |     | ي      | فع   | ئىا | الن  |
| ١.  | •    | •  |   | • |   | • |   | • |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   | - |   | _  | _ 1 | ما    | 8          | ع   | 4        | ان  | پ  | أبدح | ,  | <b>-</b> | ٦   | اسر    | عبا  | ن ا | ابر  |
| ٣   |      |    |   |   |   |   | • | ٠ |   |   | • | • |   |   | • | • | • |   |   |   | •  |     |       |            |     |          |     |    |      |    | ς,       | بن  | بدي    | ، ال | >   | عا   |
| ۲.  |      |    |   |   |   |   |   |   | , |   |   |   |   |   |   |   |   |   | _ | ۵ | ع: | - 4 | الدُّ | <b>.</b> ! | بىر | <u>.</u> | ) – |    | ب    | U  | خه       | J   | ا<br>خ | بر   | مر  | ع    |

| 1  | ٤   | •   |     |   | • | • | , | • | • | • |   | • | • | • |  | • | • | • |   |   |   |   | •   | •   | •  |   |    | •  | •   |   |   | ٤  | فر | از |
|----|-----|-----|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|--|---|---|---|---|---|---|---|-----|-----|----|---|----|----|-----|---|---|----|----|----|
| 11 | ۲ ، | . 1 | ١ ' | ١ |   |   |   | • |   |   | • |   |   |   |  |   |   |   | ٠ |   |   |   | ٠   |     |    |   |    |    | •   |   | ل | ھ  | جا | م  |
| ٣  | •   |     |     |   |   | • |   |   | • |   |   |   |   |   |  | ٠ |   |   |   | • | _ | ( | • > | بال | لس | 1 | يه | عا | ÷ - | - | ح | سي | ۰. | از |
| ١, | •   |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |     |     |    |   |    |    |     |   | ل | حو | ک  | م  |

#### \* \* \*

## الكتب الواردة في الرسالة

الكتاب المؤلف الصفحة الرد على الجهمية الإمام أحمد بن حنبل ٢٦ ـ ٢٧ ـ ٢٧

\* \* \*

## فهرس الأبيات الشعرية

الصفحة

البيت

|      | والله لـــولا الله مــــا اهتــــدينــــا |
|------|-------------------------------------------|
| ٤٦   | ولا تصدقنا ولا صلينا                      |
|      | فــــي الــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ۲٤   | ن من القرون لنا بصائر                     |
|      | يـا عـاذلاتـي لا تـردن مـلامتـي           |
| ١٥   | إن العواذل ليس لي بأمير                   |
|      | نقل فؤادك حيث شئت من الهوى                |
| ۲۳   | ما الحب إلا للحبيب الأول                  |
|      | كم منزل في الأرض يألفه الفتى              |
| ٣٤   | وحنينــه أبــدا لأول منــزل               |
|      | وماذاق طعم العيش من لم يكن له             |
| pope | حسب البه بطمئه: وسكه:                     |

#### مصادر التحقيق والدراسة ومراجعهما

- ١ ـ الإتقان في علوم القرآن، لجلال الدين السيوطي، تحقيق محمد أبو الفضل، مكتبة دار
   التراث، القاهرة، غم.
- ٢ ـ إعراب القرآن، للنحاس، تحقيق زهير غازي، وزارة الأوقاف بالعراق، مطبعة العانى، غم.
  - ٣ \_إعلام الموقعين عن رب العالمين، لابن قيم الجوزية، دار الجيل، بيروت، غ.م.
- ٤ ـ اقتضاء الصراط المستقيم، لابن تيمية، تحقيق ناصر العقل، مكتبة الرشد، الرياض، ط٢، ١٤١١هـ.
- إنباه الرواة على أنباه النحاة، للقفطي، تحقيق محمد أبو الفضل، دار الفكر العربي،
   القاهرة، ط١، ٢٠٤١هـ.
- ٦ ـ البداية والنهاية، لابن كثير، تحقيق عبدالرحمن اللادقي ومحمد بيضون، دار المعرفة، بيروت، ط١، ١٤١٦هـ.
- ٧ ـ بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، لجلال الدين السيوطي، تحقيق محمد أبو الفضل، طبعة عيسى البابي، ط١، ١٣٨٤هـ.
- $\Lambda$  ـ البيان والتبيين، للجاحظ، تحقيق عبدالسلام هارون، مؤسسة الخانجي، القاهرة، ط $\pi$ ، خ $\alpha$ .
- ٩ ـ تاج العروس من جواهر القاموس، للزبيدي، تحقيق إبراهيم الترزي، وزارة الإعلام،
   الكويت، ١٣٩٢هـ.
  - ١٠ النبيان في إعراب القرآن، لعبدالله بن الحسين العكبري، طبعة عيسى البابي، غم.
- ١١ ـ الترغيب والترهيب، لعبدالعظيم بن عبدالقوي المنذري، تحقيق مصطفى محمد عمارة، مكتبة المنار، الزرقاء ـ عمان، دار الحديث، القاهرة، ١٤٠٧هـ.
  - ١٢ ـ تفسير البغوي، دار المعرفة، بيروت، ط٢، ١٤٠٧هـ.
  - ١٣ \_ تفسير الطبري، حققه إلى الجزء ١٦ محمود شاكر، دار المعارف بمصر، غ م.
    - ١٤ تفسير القرطبي، دار الكتب العلمية، ١٤١٣ هـ.

- ١٥ ـ تفسير ابن كثير، دار المعرفة، بيروت، ط١، ١٤٠٧هـ.
  - ١٦ تفسير النسفي، دار الكتاب العربي، بيروت، غم.
- ١٧ تهذيب التهذيب، لابن حجر العسقلاني، دار صادر، بيروت، ط١، غم.
- ١٨ ـ جلاء الأفهام في فضل الصلاة والسلام على محمد خير الأنام، لابن قيم الجوزية،
   تحقيق محيى الدين مستو، مكتبة دار التراث، المدينة النبوية، ط١٤٠٨ ١ هـ.
  - ٩ ١ ـ حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، لأبي نعيم الأصفهاني، المكتبة السلفية، غم.
- ٢٠ ـ الخصائص، لعثمان بن جني، تحقيق محمد على النجار، دار الكتاب العربي،
   بيروت، مطبعة دار الكتب المصرية، ١٣٧٦هـ.
- ٢١ ـ الداء والدواء، لابن قيم الجوزية، تحقيق يوسف بديوي، مكتبة دار التراث، المدينة، ط٤، ١٤١٢هـ.
- ٢٢ ـ الدر المنثور في التفسير المأثور، لجلال الدين السيوطي، نشر دار الكتب العلمية
   بيروت، ط١، ١٤١١هـ.
- ٢٣ ـ الرد على الجهمية والزنادقة، للإمام أحمد بن حنبل، تحقيق د. عبدالرحمن عميرة،
   دار اللواء، الرياض، ١٣٩٧هـ.
- ٢٤ الروح، لابن قيم الجوزية، تحقيق يوسف بديوي، دار ابن كثير، بيروت، ط١،
   ١٤١٤هـ.
  - ٢٥ ـ روضة المحبين ونزهة المشتاقين، لابن قيم الجوزية، دار الوعي، حلب، غ م.
- ٢٦ ـ الزهد والرقائق، لابن المبارك، تحقيق أحمد فريد، دار المعراج، الرياض، ط١، ٢٥ ـ الزهد والرقائق، لابن المبارك، تحقيق أحمد فريد، دار المعراج، الرياض، ط١،
- ٢٧ الزهد، لوكيع، تحقيق عبدالرحمن الفريوائي، مكتبة الدار، المدينة،
   ط١،٤٠٤هـ.
- ٢٨ ـ سلسلة الأحاديث الصحيحة، لمحمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي،
   بيروت، ط٤،٥،٤٠هـ.

- ٢٩ \_ سنن الترمذي، تحقيق أحمد شاكر وغيره، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، غم.
  - ٣٠ ـ سنن أبي داود، تحقيق عزت الدعاس، دار الحديث، حمص، غم.
  - ٣١ \_ سنن ابن ماجة، تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي، دار الريان، طبعة البابي، غم.
- ٣٢ ـ سنن النسائي، تحقيق مكتب تحقيق التراث، دار المعرفة، بيروت، ط٢، ١٤١٢هـ.
- ٣٣ \_ سير أعلام النبلاء، للذهبي، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٧، ١٤١٠هـ.
- ٣٤ ـ شرح أبيات مغني اللبيب، لعبدالقادر بن عمر البغدادي، تحقيق عبدالعزيز رباح، وأحمد يوسف دقاق، دار المأمون للتراث، دمشق، ط١، ١٣٩٥ هـ.
- ٣٥ ـ شرح ديوان أبي تمام، للخطيب التبريزي، تحقيق راجي الأسمر، دار الكتاب العربي، ط١، ١٤١٣هـ.
- ٣٦ ـ شرح شواهد المغني، لجلال الدين السيوطي، تحقيق محمد الشنقيطي، لجنة التراث العربي، غم.
- ٣٧ ـ شرح العقيدة الطحاوية (حاشيتها)، تخريج الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت طه، ١٣٩٩هـ.
- ٣٨ ـ شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، لابن قيم الجوزية، تحقيق مصطفى الشلبي، نشر مكتبة السوادي بجدة، ط١ ، ١٤١٢هـ.
- ٣٩ ـ الصحاح، للجوهري، تحقيق أحمد عطار، دار العلم للملايين بيروت، ط٢،
   ١٣٩٩ هـ.
  - ٤٠ \_صحيح البخاري، دار الفكر، بيروت، ط١،١٤١هـ.
- ٤١ ـ صحيح الجامع الصغير وزيادته، للألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، ط٢، ١٤٠٦ هـ.
- ٤٢ ـ صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، لمحمد بن حبان البستي، ورتبه علي بن بلبان الفارسي. تحقيق وتخريج شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢، ١٤١٤هـ.
- ٤٣ ـ صحيح ابن خزيمة، تحقيق محمد الأعظمي، المكتب الإسلامي، بيروت، ط٢،

- 1٤١٢هـ.
- ٤٤ صحيح مسلم، تحقيق محمد عبدالباقي، دار الكتب العلمية ، بيروت، ١٤١٣ هـ.
- ٥٥ ـ صحيح سنن النسائي، للألباني، إخراج زهير الشاويش، مكتب التربية العربي، ط١، ١٤٠٩هـ.
- ٤٦ ـ صفة الصفوة، لابن الجوزي، تحقيق إبراهيم رمضان وسيد اللحام، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٩٠٩هـ.
- ٤٧ \_ الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، لابن قيم الجوزية، تحقيق د. علي بن محمد الدخيل الله، دار العاصمة، الرياض، ط٢، ١٤١٢هـ.
- ٤٨ ـ ضعيف سنن الترمذي، للألباني، إخراج زهير الشاويش، المكتب الإسلامي،
   بيروت، ط١،١١١هـ.
- ٤٩ ـ طبقات المفسرين، للداودي، تحقيق علي محمد عمر، مكتبة وهبة، القاهرة، ط١، ١٣٩٢هـ.
- ٥٠ ـ طبقات النحويين واللغويين، للزبيدي، تحقيق محمد أبو الفضل، نشر الخانجي بمصر، ط١، ١٣٧٣هـ.
- ١٥ طريق الهجرتين وباب السعادتين، لابن قيم الجوزية، تحقيق يوسف علي بدوي،
   دار ابن كثير، دمشق -بيروت، ط١، ١٤١٤هـ.
  - ٥٢ العبودية ، لابن تيمية ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط١، ١٤٠١هـ .
- ٥٣ ـ العين، للخليل بن أحمد الفراهيدي، تحقيق مهدي المخزومي وآخر، مؤسسة الأعلمي، بيروت، ط١٤٠٨ هـ.
- ٤٥ غاية النهاية في طبقات القراء، لأبي الخير الجزري، تحقيق برجستراسر، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٢، ٢٠٠١هـ.
- ٥٥ فتح الباري، لابن حجر، تحقيق محب الدين الخطيب وآخرين، دار الريان، القاهرة، ط١، ١٤٠٧هـ.
- ٥٦ الفريد في إعراب القرآن المجيد، للهمذاني، تحقيق فهمي النمر وآخر، دار الثقافة،

الدوحة، غ م.

٥ لفصل في الملل والأهواء والنحل، لعلي بن أحمد بن حزم، تحقيق د. محمد إبراهيم نصر، ود. عبدالرحمن عميرة، شركة مكتبات عكاظ، جدة، ط١، ١٤٠٢هـ.

٥٨ ـ فهرس مخطوطات الحديث الشريف وعلومه في مكتبة الملك عبدالعزيز العامة بالمدينة النبوية، لعمار بن سعيد تمالت، وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، الرياض، ١٤٢٢هـ.

٩٥ ـ القاموس المحيط، لمحمد بن يعقوب الفيروزآبادي، مؤسسة الرسالة (في مجلد واحد)، بيروت، ط٢، ٧٠١هـ.

١٠ - ابن قيم الجوزية، حياته وآثاره، لبكر بن عبدالله أبو زيد، مكتبة المعارف، الرياض،
 ط٢، ٥٠٥ هـ.

71 \_ ابن قيم الجوزية، عصره ومنهجه، لعبد العظيم عبدالسلام شرف الدين، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، ط٢، ١٣٨٧هـ.

77 \_ ابن القيم من آثاره العلمية، لأحمد ماهر البقري، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية، ١٣٩٧هـ.

٦٣ \_الكشاف، للزمخشري، دار المعرفة، بيروت، غم.

٦٤ \_ كشف الأستار عن زوائد البزار، للهيثمي، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٣٩٩هـ.

٦٥ \_لسان العرب، لابن منظور، دار صادر، بيروت، ط١، ١٤١٠هـ.

٦٦ ـ المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين، محمد بن حبان البستي، تحقيق محمود إبراهيم زايد، دار الوعي، حلب، غم.

٦٧ \_ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد للهيثمي، تحقيق عبدالله الدرويش، دار الفكر، ط١،
 ٣٠ ١ ٤ ١ هـ.

٦٨ \_ مجموع فتاوى ابن تيمية ، مكتبة ابن تيمية ، القاهرة ، غم.

٦٩ \_ مدارج السالكين، لابن قيم الجوزية، تحقيق محمد الفقي، مكتبة السنة المحمدية،

غ م.

٧٠ - المستدرك على الصحيحين، للحاكم، ومعه تلخيص الذهبي، دار الكتب العلمية، غم.

٧١ ـ المسند، لأحمد بن حنبل، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط٢، ١٤١٤هـ.

٧٧ ـ مشكاة المصابيح (التحقيق)، تحقيق الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، ط٣،
 ٥ . ٤ . هـ.

٧٣ ـ معاني القرآن، لأبي الحسن الأخفش، تحقيق فائز فارس، المطبعة العصرية، الكويت، ط١، ١٤٠٠هـ.

٤٧ \_معانى القرآن، للفراء، عالم الكتب، بيروت، ط١، ١٩٨٠م.

٥٧ - المعجم الكبير، للطبراني، تحقيق حمدي السلفي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، غم.

٧٦ معرفة القراء الكبار، للذهبي، تحقيق شعيب الأرناؤوط وغيره، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ٤٠٤هـ.

٧٧ - المغني عن حمل الأسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الأخبار - بحاشية إحياء علوم الدين للغزالي - عبدالرحيم بن الحسين العراقي، دار المعرفة، بيروت، غم.

٧٨ - مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، لابن هشام، تحقيق محيي الدين عبدالحميد،
 المكتبة العصرية، بيروت، ١٩٩٢م.

٧٩ \_ مفتاح دار السعادة، لابن قيم الجورية، دار الفكر، غم.

٨٠ - الملل والنحل، لمحمد بن عبدالكريم الشهرستاني، تحقيق محمد سيد كيلاني، مطبعة مصطفى البابى الحلبى، القاهرة، ٢٠٦١هـ.

٨١ ـ الهادي إلى لغة العرب، لحسن سعيد الكرمي، دار لبنان، بيروت، ط١، ١٤١١هـ.

٨٢ - الوسيط في تفسير القرآن المجيد، لعلي بن أحمد الواحدي النيسابوري، تحقيق عادل عبدالموجود وغيره، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ.

## فهرس المحتويات

| ۲  | • |    |   |   | •  |            |     |     | ٠   |      |     |     | •   |          |   |    |     |      |     |     |     |                 |     |     | • •        |         |        |         | ٠.   | يۆ  | حق    | لت   | لةا              | بده  | مة |
|----|---|----|---|---|----|------------|-----|-----|-----|------|-----|-----|-----|----------|---|----|-----|------|-----|-----|-----|-----------------|-----|-----|------------|---------|--------|---------|------|-----|-------|------|------------------|------|----|
| ٧  | , |    | • |   | -  | •          | •   | ٠   | -   |      | ų   | خ   | سَع | و<br>الد | ب | à. | ٥   | زو   | 9 ā | JL  | بدر | للر             | ă   | جز  | ر-         | مر      | ىة     | باس     | در   | :   | ل     | لأو  | ما               | ٠    | اك |
| ٩  |   |    |   |   | •  | •          | -   |     | •   | •    |     | •   |     |          |   |    | •   |      | •   | ۴   | قي  | ، ال            | بن  | K   | ä          | ال      | زس     | ال      | بة   | ••• | ā     | بح   | ا ح              | ٠ي   | ما |
| ١  | ٤ | •  |   | • |    |            | •   | •   | •   |      |     | 4   |     | • •      |   |    |     | 4    |     |     |     |                 |     | • • |            | •       |        | لة      | سا   | ر"  | 31 .  | ىذە  | بة ه             | بم   | أه |
| ١  | ٥ |    |   |   | •  |            |     |     | •   |      | ٠   |     | ٠.  |          | ٠ | ā  | ط   | لو   | فط  | ل   | ١   | <u>ئ</u> ے۔     | ٠   | واأ | , ä        | ء       | لبو    | مط      | ال   | خ   | ســــ | الن  | ت                | صا   | وا |
| ۲  | ٠ |    |   | • | •  |            | •   | •   |     |      |     |     |     |          |   |    | •   | •    | •   |     | •   |                 | ٠   |     |            |         | •      |         |      | الة | سا    | الر  | نا               | نوا  | ع  |
| ۲  | ١ |    |   | • |    |            | •   | •   |     | •    |     | • 1 |     | •        |   |    |     |      |     |     | •   |                 |     |     |            |         |        | • •     |      | •   | ليه   | ا إ  | سا               | مر   | ال |
| ۲  | ۲ |    | • |   |    |            |     |     |     |      |     |     |     |          |   |    | •   |      |     |     | •   |                 | لة  | وو  | ط          | ż       | لم     | 11 6    | ż    |     | ١١,   | من   | ج                | ماذ  | ند |
|    |   |    |   |   |    |            |     |     |     |      |     |     |     | يم       | ö | 11 | ن   | . اد | الة | مسأ | ני  | : (             | نق  | حا  | LQ         | ، ال    | بى     | نه      | 31   |     | نی    | الثا | -م               | قس   | از |
| ۳  |   | ٠. |   |   |    | •          | •   | •   |     |      | 4 1 |     | •   |          |   |    | • ( | ىل   | _ج  | الر | ā   | رک              | ، ي | مر  | 4          | الأ     | ی      | إز      | وة   | ء.  | لد    | و ا  | ليم              | بتع  | 51 |
| ٤  |   | •  |   | ľ | -8 | ، <b>د</b> | نار | 9 ( | ت   | لم   | غة  | ن   | مر  | ، م      | ت | قد | لو  | ۱, ، | لته | لد  | خا  | 4_              | ے   | ~~  | تة         | ن       | ,<br>A | طة      | بال  | خ   | ے ہ   | مر   | ذر               | حـ   | jł |
| ٤  |   |    |   |   | 1  | •          |     | •   | • . | •    |     |     |     |          | • | •  | •   |      |     | •   | ي   | <del>بو</del> ; | الو | ع   | با         | رات     | 9 4    | الأ     | ن    | ء   | لمة   | غف   | ر ال             | حط   | ÷  |
| ٥  |   |    |   | • | •  |            | •   | •   | •   |      |     |     |     |          | • | 4  | •   |      |     | •   | 4   | • •             |     |     | 1          | ٩       | 6      | ىلى     | ۽ ء  |     | من    | ال   | هم               | ڹ    | ۵  |
| 2  |   |    |   |   | 1  |            | ٠   | •   | -   | • •  |     |     | ۴   | قي       | - | ~~ | ال  | ا ا  | اد  | ہىر | لم  | ے ا             | لح  | ب إ | <b>5</b> - | ء<br>ھا | بد     | <br>9 4 | . با | ىبد | ال    | ن    | کو               | يا ي | Δ  |
| ٦, |   |    |   |   | •  | Į          | €.  | ف   | ۽   | . ای | هد  |     |     |          |   |    |     |      |     |     |     |                 |     |     |            |         |        |         |      |     |       |      | <u>۔</u><br>سو ر |      |    |

| طلب الإمامة في الدين ال |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الكلام على إفراد لفظ ﴿إماماً ﴾، من قوله تعالى: ﴿ وَٱجْعَالْنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| لِلْمُنْقِينَ إِمَامًا ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| سببا نيل إمامة الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| حكمة الجمع بين الصبر واليقين في آية السجدة ﴿ وَيَحْعَلْنَا مِنْهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| آبِمَةً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الأصول التي تضمنها قوله تعالى في سورة السجدة: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبْرُوا وَكَانُواْ بِعَايَدِتِنَا يُوقِنُونَ ﴿ ١٩ ١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الأصل الأول: الصبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الأصل الثاني: اليقين الأصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الأصل الثالث: هداية الخلق ودعوتهم إلى الله ورسوله ٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| من معاني (البصيرة) في اللغة ٢٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| تقدير العطف في قوله تعالى: ﴿ أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| وَمَنِ ٱتَّبَعَنِيُّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| الأصل الرابع: هدايتهم بما أمر به سبحانه على لسان رسوله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| خلاصة في الأصول التي تضمنتها آية سورة السجدة ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| ۲۸ |   |   |     |     |     | •   | •  | •   | •   |     |     |     |   | •   |     |          |     |     |     |     |                | ۴   | عي  | الن  | و    | زة  | IJ      | ے ا  | بيإ            | عص         | ت-         | ِ ق | طُر |
|----|---|---|-----|-----|-----|-----|----|-----|-----|-----|-----|-----|---|-----|-----|----------|-----|-----|-----|-----|----------------|-----|-----|------|------|-----|---------|------|----------------|------------|------------|-----|-----|
| ۲۸ |   |   |     | . , |     | •   |    | ٠.  |     |     |     | •   |   |     |     | ľ        | ىي  | نا  | 1   | ة و | لذ             | ال  | لل  |      | 2>   | ت   | ي       | ے ف  | سو             | لنا        | ط          | K   | أغ  |
| 79 |   | ? | Ļ   | لد  | الق | ے ا | نے | رف  | ī.e | , ت | تحي | اك  | ت | ار  | ادا | 'را      | لإ  | وا  | ت   | اب  | <del>) و</del> |     | ال  | ٺ    | o ¢  | ر   | الم     | ل ا  | ص              | خل         | يت.        | ف   | کین |
| ٣٢ |   |   |     | •   |     | •   |    |     | •   |     |     | •   |   | ٠   |     | •        |     |     | •   |     |                |     |     | ä    | فع   | نا  | ; ال    | بدة  | عب             | لس         | اة۱        | حي  | ال  |
| ۴٦ |   |   | . , |     |     |     |    |     |     |     |     |     | • |     | •   |          |     |     | •   |     | ن              | مير | ال  | زة   | _ق   | ة و | حبأ     | 24   | ال             | بن         | ن ب        | ىرۋ | الف |
| ٣٨ |   |   |     |     |     |     | •  |     | •   | ٠ ، | (ت  | للا | ص | ٠ , | فحي | ن '      | افا | غا  | jį  | ل   | حا             | و   | 4   | ڑ ته | بالا | 9   | ي       | ، ف  | <del>,</del> - | <i>ح</i> ر | ال         | ال  | ح   |
|    |   |   |     |     | ے   | جه  | ت  | ي ا | تح  | 51  | ىي  | A i | Ļ | لم  | لق  | 11       | 8:  | ح ! | ي   | تر  | يس             | و   | بن  | لع   | 11   | 8   | ۇ<br>رە | تَهَ | ي              | الت        | <b>ر</b> ة | ميا | الع |
| ٣٩ |   |   |     |     |     |     |    | ,   |     |     |     |     |   |     | •   |          | •   |     |     |     |                | •   |     |      |      |     |         |      | ٦              | باه        | مش         | تة  | سا  |
| ۳٩ |   |   | •   | 4   |     |     | ٠. | •   |     |     |     |     |   |     |     |          |     | ٠ , | ,ر  | 0   | حلا            | - } | 11  | : ¿  | ول   | Ś   | ١,      | ها   | ش              | الم        |            |     |     |
| ٤٠ |   |   |     | ٠   |     |     | •  |     |     | •   | •   | •   |   |     | į   | ح        | ص   | الن | وا  | ن   | بدؤ            | ص   | ال  | : ,  | نح   | لثا | ١,      | ها   | <u>.</u>       | الم        |            |     |     |
| ٤١ |   |   |     |     |     |     |    |     |     |     |     |     | • | ç   | را. | قتا      | ¥   | راا | ء و | عا  | تاب            | لم  | 1 : | ئ    | لد   | لثا | ii .    | ها   | <u></u>        | الم        |            |     |     |
| ٤٤ |   |   |     |     |     |     |    |     |     | ٠   | •   |     |   | بة  | اق  | سرا      | ل   | وا  | ن   | باد | حہ             | ز-  | 11  | : 6  | اب   | لر  | ۱.      | ها   | ۵.             | الم        |            |     |     |
| ٤٦ | • |   |     | •   |     |     |    |     | •   |     |     |     | • |     |     |          |     |     |     | نة  | لم             | ١:  | _   | ,    | ما   | ل   | ا ا     | لها  | â.             | الہ        |            |     |     |
| ٤٩ |   | • |     | •   |     |     |    |     |     | •   |     |     |   |     | بر  | <u>ب</u> | 2.5 | لت  | ۱_  | ها  | ش              | ۵ ; | ے ا | دسر  | ماد  | لس  | ل ا     | لها  | ش              | الہ        |            |     |     |
| ٤٥ |   |   |     |     |     | •   |    |     |     | ٠   |     |     |   |     |     |          | •   | •   | •   |     |                |     |     | . (  | عد   | اء  | قو      | بع   | أر             | :          | مة         | نات | ÷   |
|    |   |   |     |     |     |     |    |     |     |     |     |     |   |     |     |          |     |     |     |     |                |     |     |      |      |     |         |      | :              | س          | ار         | فه  | ال  |
| ٥٨ |   |   |     |     |     |     |    |     |     |     |     |     |   |     |     |          |     |     |     |     |                |     |     | ن    | ار:  | ا   | الأ     | س    | ر"             | فه         |            |     |     |

| ٦.  | فهرس الأحاديث                   |
|-----|---------------------------------|
| 11  | نهرس الآثار والأقوال            |
| 7.7 | لهرس الأعلام                    |
| 74  | لكتب الواردة في الرسالة         |
| ٦٤  | هرس الأبيات الشعرية             |
| 70  | صادر التحقيق والدراسة ومراجعهما |



## أَنَّارُالْإِمَامِ إِبْنِ قَيِّمُ اَبَحُوزِيَّةٍ وَمَا لِحَقَهَا مِنْ أَعَالٍ (7)

# إغَاثَةُ اللَّهْفَ انِ

# المجري المحتفيدات

تنيف الإمام أبي عَبْدِاللَّهِ مُحَدِّنْ أبي بَكُرِّنْ أَيُّوب أَنْ قَيِّمِ الْجَوْزِيَّةِ ( ١٩١ - ٧٥١ )

> تحقینیق بحبُدلار حمٰن بن میسن بن قائر

ٳۺؽۏ ؆ؚڴڒڹڒۼؠؙؙڒؚٳڷؠٙڵۺۜ*ٷۯؽٲ*ڵۣ

تَمْويْن مُؤَسَّسَةِسُايْمَان بن عَبْدِالعَ زِيْزِالرَّاجِجِيِّ الْحَيْرِيَّةِ

> <u>؆ؙٳڔ۫ۼٳڶڶڣۜٷڶؠؙڒٵ</u> ڛۮ؞ۯ۩ڣۯڹۼ

#### مقدمة التحقيق

اللهم لك الحمدُ كما ينبغي لجلال وجهك وعظيم سلطانك، حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه، اللهم اهدنا لما اختُلِفَ فيه من الحق بإذنك.

أما بعدُ؛ فإن تحريرَ مسائل العلم وتنقيحَها من المطالب الكبار التي لا ينهض بها إلا من رسخت في العلم قدمُه، وطالت له مصاحبتُه، مستبطنًا لدخائله، مستقرقًا لدقائقه، مستخرجًا لمخبَّآته، غائصًا على أسراره.

ولا يُسابِقُ فيها إلا ضليعٌ، طابَ بالدليل مشربُه، وزكا بالاتباع غَرْسُه، وكان له من رُوحه المؤمنة مَعِينٌ لا يَنْضَب، ومن نفسه التوَّاقة رِفْدٌ لا ينتهي.

نعم، ولا تَهْتُزُ لها إلا نفوسٌ عَشِقَت العلم، وأَنِفَتْ من مَعرَّة الجهل، وسئمت تِيْهَ الحَيْرة، وغَصَّت بمرارة الخطأ، وتَسامَتْ عن هَوانِ التبعية لغير الحق، ولم تَرْضَ بدلاً ببَرْدِ اليقين، وعِزِّ الثقة، ولذَّة الإصابة، وراحةِ التوفيق، وطمأنينة النَّجاح.

وهذه الرسالة التي بين يديك ثمرة يانعة من ثمار التحرير والتنقيح، أنضجَها صدق الطّلب وصحة العزم، وروَّاها طولُ التأمُّل وحُسْنُ التأمُّل، ورَعَاها لزومُ الجادَّةِ وسلامةُ المنهج.

وهي لأحد أولئك الأفراد الذين ازدانت بهم سماء العلم، وأشرقت بضيائهم شمس التحقيق، وكان له في هذا الباب مقام صِدْقٍ

مشهود: الإمام العلم ابن قيم الجوزية \_ رحمه الله تعالى \_.

إذا ذُكِر الأحبارُ في كل بلدةٍ فهم أنجم فيها وأنت هلالها

وإنك لواجدٌ فيها من دقيقِ البحث، وعظيمِ التجرُّد، ما يملأ قلبك رضًا وطمأنينة، وما عسى ألا تقف عليه في موضع آخر إن شاء الله.

فدُونكها. ، موردًا عذبًا لم تكدِّرهُ العصبيَّة ، ولا شابَتْهُ حميَّةٌ لغير ما اقتضتهُ قواعدُ الشريعة ، وهَدَتْ إليه نصوصُ الوحي .

فَرِدْهُ، وانظر لنفسك، وتَبَصَّرْ، لتستوثق لعلمك، وسافر بهمَّتك في طلب الحق، وانشُدْهُ كما تَنْشُدُ عزيزًا فقدتَه، فإذا عرفته فالْزَمْهُ، فعمَّا قليلِ تَحْمَدُ صُنعك.

#### دراسة الرسالة، والتعريف بها:

\* اسمها:

\* نسبتها إلى المصنف:

\* تاريخ تصنيفها:

\* موضوعها ومنهج المصنف فيها:

\* الثناء عليها:

\* طبعاتها:

\* الأصل الخطي المعتمد عليه:

\* عملي في إخراجها:

#### اسم الرسالة

ليس في الأصل الخطيِّ الذي اعتمدتُه إشارةٌ إلى تسمية الرسالة، مِنْ كلام المصنف، لا في صدرها ولا في خاتمتها ولا في أثنائها.

وإن كان الظاهرُ أن الاسم الذي أثبته الناسخ على ظهرها: "إغاثة اللهفان في حكم طلاق الغضبان"، هو الاسمُ الذي ارتضاهُ المصنفُ لها، ولعله كتبه على ظهر نسخته؛ ويدلُّ عليه أنه ذكرها به في كتابه الآخر "مدارج السالكين" (٣٠٨/٣)(١).

وقد عرفها العلماء بهذا الاسم كما سيأتي في تثبيت نسبتها إلى المصنف.

ورفعًا للالتباس، ودفعًا للوهم، وميلاً إلى الاختصار؛ دعاها بعض أهل العلم: «الإغاثة الصغرى» (٢٠)، تفريقًا بينها وبين «الإغاثة الكبرى»: «إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان».

ويُلاحَظ أن في العنوان الذي اختاره المصنف لهذه الرسالة إيماءً إلى الغرض الذي حمله على تأليفها، وهو إغاثة الملهوف الذي بدرت منه كلمة الطلاق حال غضبه، غير قاصد فراق زوجه= بما يُسكِّن

<sup>(</sup>١) في مطبوعة «المدارج» و «شذرات الذهب»: «إغاثة اللهفان في طلاق الغضبان». بإسقاط لفظة: «حكم».

<sup>(</sup>٢) انظر: «ابن قيم الجوزية» للشيخ بكر أبو زيد (٢٢٠).

فؤاده، ويَرْبِطُ على قلبه، ويحميه عن التعرُّض لسخط الله، بالتردِّي في التحليل المحرَّم، فيما إذا قيل بوقوع طلاقه (١).

(۱) انظر لنحو هذا في التعليل لقول الشيخين في مسألة الطلاق الثلاث: «فتاوى الشيخ محمد بن إبراهيم» (۳۹/۱۱)، عن «تسمية المفتين» للشيخ الدكتور سليمان العمير (٤١ ـ ٤٢).

وليس المرادُ أن هذه الرغبة كانت هي وحدها الدافع لاختيار هذه الأقوال، والانتصار لها. فإن دلائل الكتاب والسنة والإجماع والاعتبار التي هي موضع نظر الشيخين، ومحطُّ رحالهما، وعليها يقوم شامخ بنيان فقههما هي التي قادتهما إلى القول بهذه المسائل وغيرها.

وإنما كانت تلك الرغبة ـ مع واجب البلاغ ـ هي الباعث على الانتصاب للتأليف فيها، والإفتاء بها، والصبر معها على عظيم الأذى، وشديد البلاء؛ احتسابًا لثواب الله، وثقة بموعوده، وسيرًا على نهج الأنبياء في هداية الخلق، ومحبة الخير لهم، والشفقة عليهم من التّخوّض في موارد الهلكة.

#### نسبة الرسالة إلى المصنف

هذه الرسالة ثابتة النّسبة إلى ابن القيم ـ رحمه الله تعالى ـ، دونما شكّ أو ريب.

ودلائلُ ذلك متوافرة، يأخذ بعضها برقاب بعض، فمن ذلك:

۱ \_ ذِكْرُ ابن القيم لها في بعض كتبه؛ كما في «مدارج السالكين» (٣٠٨/٣).

٢ ـ نقلُ العلماء عنها؛ فقد نقل منها ـ مصرِّحًا باسمها العَلَمِيِّ، ونسبتِها إلى ابن القيم ـ الشيخ مصطفى الرحيباني (ت: ١٢٤٣) في كتابه «مطالب أولي النهى في شرح غاية المنتهى» (٥/ ٣٢٢ ـ ٣٢٣)، وعنه نقل ابن عابدين (ت: ١٢٥٢) في حاشيته «رد المحتار على الدر المختار» (٦٥٧ /٣).

" تسميةُ بعض مترجمي ابن القيم لها ضمن سياق تصانيفه ؛ كما صنع ابن العماد في " شذرات الذهب " ( $\wedge$  / ۲۹۰).

٤ ـ ثبوت نسبتها إلى ابن القيم على ظهر النسخة الخطية المكتوبة سنة ٨٨٥، وهي بخط أحد المشتغلين بالعلم.

توافق كثير من مباحثها، واختياراتها، مع ماهو موجود في مصنفات ابن القيم الأخرى.

٦ ـ أسلوبُ ابن القيم الذي لا يخفى على من عانى قراءة مصنفاته ظاهرٌ الظهورَ كلَّه في هذه الرسالة.

#### تاريخ تصنيف الرسالة

ليس بين يديّ ما أستطيع به أن أجزم أو أقرّب العلمَ بتاريخ كتابة المصنف لرسالته هذه.

إلا أنه أشار إليها في كتابه «المدارج»، كما أشار فيه إلى غير ما كتابٍ من كتبه؛ فهي متقدِّمةٌ عليه في الغالب.

وهذا وإن كان مفيدًا، إلا أنه \_ كما ترى \_ ليس بذي بالٍ في تحديد تاريخ التصنيف.

فإذا نظرنا إلى طريقة ابن القيم في معالجة موضوع الرسالة، وما حشده فيها من أنواع الدلائل، وقرَّره خلالها من لطائف الحُجَج، وروائع الاستنباط، وقارنَّاها بالمواضع التي تعرَّض فيها لهذه المسألة في كتبه = فقد يتراءى لنا تأخُّر هذه الرسالة عنها، لظهور ابن القيم في رسالته هذه وقد استولى على الأمد، وأوفى على الغاية، واستقرَّت في يده أدواتُ المجتهد، وقويت ثقتُه باختياراته.

وهذه المحجَّةُ في استكناه التاريخ، وإن كانت رائقةً في مرأى العين، فهي مظنةُ الزلل؛ فلا تملأ منها يديك.

#### موضوع الرسالة، ومنهج المصنف فيها

أما موضوعُها، فهو \_ في الأصل \_: حكمُ طلاق الغضبان، هل يقع أم لا؟. واختار المصنف عدم الوقوع بشرطه الآتي.

وقد أشار \_ وهو بسبيل الاحتجاج لقوله في هذه الرسالة \_ إلى مسائل أخرى في الطلاق وغيره، مستشهدًا، ومفرِّقًا، ومقارنًا.

ولما كان الإجمالُ والإبهامُ من مواردِ الغلط، ومظانُ الالتباس والوهم، وكان التفصيلُ والتبيينُ من معالمِ طريقة المصنف في تناول مسائل العلم في عامة تصانيفه= حرص \_ في مواطن مختلفة من هذه الرسالة \_ على تحرير موضع النَّزاع، وتحديدِ مراده بالغضبان الذي يختار عدم وقوع طلاقه، وأبدأ في ذلك وأعاد.

أما تحريرهُ لموضع النِّزاع؛ ففي تفصيله لأقسام الغضب، ومايلزم على كل قسم من نفوذ الطلاق والعقود، وبيانِه أن القسمين الأولَيْنِ مما لا يتوجَّه فيه الخلاف، وإنما الشأنُ في القسم الثالث (١).

وأما تحديدُه للغضبان الذي يذهب إلى عدم وقوع طلاقه، فقد قام على أمرين:

الأول: النظرُ إلى قصدِ القلب للطلاق، وعدمِه.

قال: «لا كلام في الغضبانِ العالمِ بما يقول، القاصدِ المختارِ لحكمه، دفعًا لمكروه البقاء مع الزوجة، وإنما الكلامُ في الذي اشتد

<sup>(</sup>۱) انظر: (ص: ۲۰ ـ ۲۱).

غضبه حتى ألجأه الشيطان إلى التكلُّم بما لم يكن مختارًا للتكلُّم  $(1)^{(1)}$ .

ومثلَ للأول: بمن زنت امرأته، فغضب، فطلقها؛ لأنه لا يرى المُقام مع زانية، فلم يقصد بالطلاق إطفاء نار الغضب، بل التخلص من المقام معها، فهذا يقع طلاقه (٢٠).

وقال: «إذ لو لم يقع هذا الطلاق لم يقع أكثرُ الطلاق؛ فإنه غالبًا لا يقع مع الرضا»(٣).

ومثل للثاني: بمن خاصمته امرأته وهو يعلم من نفسه إرادة المقام معها على الخصومة وسوء الخُلُق، ولكنْ حمله الغضب على أن شفى نفسه بالتكلُّم بالطلاق، كسرًا لها وإطفاءً لنار غضبه (٤).

فهذا الذي لا يقع طلاقه.

فكلامه إنما هو في «الغضبان الذي يكره ماقاله حقيقة»(٥).

وهو يعتبر هذا الفرق بين الصورتين هو حرف المسألة وتُكْتتها.

الثاني: الوقوفُ على مرتبة الغضب ودرجته.

<sup>(</sup>۱) نظر: (ص: ۳۰).

<sup>(</sup>۲) نظر: (ص: ۳۲).

<sup>(</sup>٣) نظر: (ص: ٤٥).

<sup>(</sup>٤) نظر: (ص: ٣٣).

<sup>(</sup>٥) نظر: (ص: ٣٢).

فالغضب الذي يقصده هو ما منع الغضبان كمال التصور والقصد، فليس هو غائب العقل بحيث لا يفهم ما يقول بالكلية، ولا هو حاضر العقل بحيث يكون قصده معتبرًا(١).

فأما من حصلت له مبادىء الغضب وأوائله، بحيث لا يتغير عليه عقله وذهنه، ويعلم ما يقول ويقصده؛ فهذا لا إشكال في وقوع طلاقه.

وكذا من بلغ به الغضب نهايته، بحيث ينغلق عليه باب الإرادة والعلم، فهذا لا يتوجَّه خلافٌ في عدم وقوع طلاقه (٢٠).

فتبيَّن بهذا أن المُعَوَّلَ عليه عند ابن القيم لعدم وقوع طلاق الغضبان ليس هو الغضب، وحده، بل لابُدَّ من اجتماع أمرين: غضبٍ يُعْمِي عن كمال التصورُّر، وعدم قصدٍ من القلب لإيقاع الطلاق.

والمرءُ يُدَيَّنُ في ذلك (٣).

فالغضبان الذي لا يقع طلاقه عنده هو من توفر فيه الأمران، وما عداه فواقعٌ طلاقُه.

ومع هذا التفصيل والتحرير، أَجْمَلَ بعضُ الفقهاء مذهبَ ابن القيم في المسألة، وأطلق خلافه فيها.

قال الشيخ مرعي الكرمي في «غاية المنتهي»:

<sup>(</sup>١) انظر: (ص: ٤٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: (ص: ٢٠ ـ ٢١)،

<sup>(</sup>٣) انظر: (ص: ٤٢).

«ويقع ممن أفاق من نحو جنونٍ وإغماءِ فذكر أنه طلَّق، وممن غضب، خلافًا لابن القيم».

فتعقبه شارحه الرحيباني بما ينفي إطلاق ابن القيم للقول بعدم وقوع طلاق الغضبان (١).

وممن أجمل مذهب ابن القيم كذلك \_ دون أن يسميه \_: الحافظ ابن حجر في «فتح الباري» (٩/ ٣٠١)، ونسبه إلى بعض متأخري الحنابلة. ومن قبله الحافظ ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (٢٧٨/١).

\* ومن المعالم البارزة في منهج ابن القيم في تحرير مباحث رسالته هذه:

١ عنايتُه البالغة بتحرير موضع الخلاف، وتحديدُ مقصودِه وقولِه بوضوح. كما تقدم شرحه.

٢ ـ احتفالُه بنصوص الوحي، تفقُّهًا، وتدبُّرًا، واستنباطًا.

فَنزَعَ منها - نَزْعَ عبقريِّ - دلائلَ وشواهد، لم أرها عند غيره، لما ذهب إليه في مسألة طلاق الغضبان.

٣ ـ سَعَةُ دائرة اطلاعه على مذاهب العلماء وأقوالهم ومصنفاتهم،
 فضمَّن رسالته من أقوال المتقدمين والمتأخرين من مختلف علماء المذاهب شيئًا كثيرًا، نصًّا وإشارةً، وقفتُ على بعضها بعد لأي،

<sup>(</sup>١) انظر: «مطالب أولي النهى في شرح غاية المنتهى» (٥/ ٣٢٣\_ ٣٢٣).

وعجزت عن بعض.

٤ ـ تمثلُه المدهش لعلوم الشريعة، أصولها وفروعها، فروقها ونظائرها، قواعدها وضوابطها، أسرارها ومقاصدها، واستثماره لذلك
 كله في تحقيق حكم الشارع في المسألة التي عقد لها هذه الرسالة.

٥ ـ تجرُّده، وإنصافه، وحميَّته للحق، وسيره خلف ضياء الدليل
 المعصوم، ونبذه التعصُّب لآراء الرجال.

٦ \_ تنوُّعُ أدلته، واستكثارُه من الحُجَج والبراهين.

٧ \_ يُسرُ عبارته، وسهولةُ لفظه، وتقيُّلُه أسلوب الكتاب والسنة.

#### الثناء عليها

قال العلامةُ جمالُ الدين القاسمي عنها: «وهو كتاب نفيسٌ، يفيد الأمة فائدة عظيمةً في المسألة المذكورة...، وكان الوالدُ رحمه الله \_ يطالعُه دائمًا ويبتهجُ به»(١).

وقال مرةً أخرى: «وكان الجدُّ والوالدُ ـ قدَّس الله روحهما ـ يطالعانها كثيرًا، بل إني شُغِفْتُ بها مِنْ صِغَري؛ لكثرة ما أرى الوالد ينظر فيها!»(٢).

وكما كان والدُ القاسميِّ وجدُّه حَفَيَّيْنِ بها كان هو عظيمَ الإقبال عليها، ولئن كانا حريصَيْنِ على مطالعتها فلقد كان هو توَّاقًا إلى تعميم النفع بها<sup>(٣)</sup>، ولذا لم يفتأ من ذِكرها والإشادةِ بها في مجالسه ودروسه ورسائله إلى إخوانه.

بعث إلى علامة العراق لعصره محمود شكري الآلوسي (ت: ١٣٤٢) يحدِّثُه عنها، قائلاً: «إنها من النوادر المضنون بها»(٤).

<sup>(</sup>١) انظر: «الرسائل المتبادلة بين جمال الدين القاسمي ومحمود شكري الآلوسي» (٧٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٩٨).

<sup>(</sup>٣) على عادته الجميلة في الحرص على نشر كتب المحققين من أهل العلم، وله في هذا الباب فلسفةٌ ونظرةٌ راشدة، ومن عجيب كلامه: «وجليٌ أن طبع كتاب خيرٌ مِنْ أَلْفِ داع يتفرقون في الأقطار؛ لأنَّ الكتاب يأخذه الموافقُ والمخالف، والداعي قد يجد من العوائق مالا يظفر بأمنيته...». المصدر السابق (٥٦).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٩٨).

وبلغ من شغفه بإذاعتها ونشرها أنه حين رأى الإعلان عن طباعتها على ظهر جزء من مجلة «المنار» التي كانت تصدر لذلك العهد، لم يشعر \_ لفرحه وابتهاجه \_ إلا وهو يكتبُ إلى صديقه العلامة الآلوسي يبشَّرُه، ويقول: «. . . فالحمدُ لله على ما أنعم وتكرَّم، ونسأله سبحانه أن يوفِّق إخواننا لنشر أمثاله، وتعميم النفع بأشكاله»(١).

وحين وقعت في يديه ملازمها الأولى كتب إلى الشيخ محمد نصيف (ت: ١٣٩١) يُسابِقُ قلمُه فرحَه: «تناولتُ أمس أوراق الملزمة الأولى من «إغاثة اللهفان»، وقد سُرِرْنا بالبشارة بطبعها؛ لِما أنها أنجحُ ما أُلِف للإصلاح في الزوجية والعائلات، وتحقيق أيمان الطلاقات؛ فإنّ سعادة الأمة في زيجتها هي معرفة الحالة التي تَنْحَلُ بها العصمة قطعًا بلا خلاف، والحالة التي لا أثر لها في حَلِّ عصمة الزوجية...، وهذا الكتابُ نرجو منه تعالى أن ينبّه المتفقّهة والمُفتين على فيصل الحقّ في هذا الباب...»(٢).

وقد حدَّث أخاه الآلوسي بالعناء الذي لقيه وهو بسبيل إعدادها للنشر، وتعزَّى بأنَّ شغَفه بسرعة تنوير الأفكار، وتنبُّهِها إلى مراشدها، ممّا يُخفِّفُ تلك الصعوبات<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١٢٥)،

<sup>(</sup>٢) «جمال الدين القاسمي» لابنه ظافر (٦٠٨). وستأتي الإشارة إلى دور نصيف في طبع الرسالة.

<sup>(</sup>٣) «الرسائل» (٧٦).

### طبعات الرسالة

طُبِعت هذه الرسالة أولَ ماطُبِعت بعناية الشيخ العلامة جمال الدين القاسمي رحمه الله تعالى (ت: ١٣٣٢)، بمطبعة المنار بمصر، سنة ١٣٢٧ (١)، عن الأصل الخطي الذي كان في مكتبته الخاصة (٢)، وهو الذي اعتمدتُ على مصورَّرته في هذه النشرة.

وكُتِب على لوحة الكتاب: وقد عني بتصحيحه وتخريج أحاديثه وتعليق حواشيه الأستاذ الشيخ جمال الدين القاسمي الدمشقي. ووقف على تصحيح طبعه حسين وصفى رضا.

ووجدتُ في آخر طبعة مكتبة الكليات الأزهرية \_ وهي مأخوذةٌ عن طبعة المنار \_ ما يلي: تم نسخًا على يد حامد بن أديب التقي لقبًا الأثري مذهبًا في أواخر رمضان سنة ١٣٢٧.

وحامد التقي من تلاميذ القاسمي والآخذين عنه (٣)، فيظهر أن القاسمي كلَّفه بنسخ الرسالة عن الأصل المخطوط (٤)، ثم تولى هو

<sup>(</sup>۱) بواسطة وإشارة وجيه الحجاز الشيخ محمد نصيف. انظر: «الرسائل المتبادلة بين القاسمي والألوسي» (٩٤\_ ٩٨).

وقد أفادتنا هذه الرسائل أن الآلوسي هو الذي تسبَّب في معرفة القاسمي بنصيف الذي كان مفتاح خيرِفي نشر الكتب النافعة. انظر: (٦٥) منها.

 <sup>(</sup>۲) قال القاسمي: "ظفرت بنسخة منه في خزانة كتب الجَدِّ \_ عليه الرحمة \_،
 ضمن أحد المجاميع". "الرسائل المتبادلة بينه وبين الآلوسي" (۷۵).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الأعلام» (١٦٠/٢). وانظر صورة إجازة القاسمي له في كتاب د. نزار أباظة عن القاسمي (٢١٩\_٢٢).

<sup>(</sup>٤) ويومى، إلى هذا قوله \_ في «الرسائل» (٧٦) \_: «فرأيت أن ننسخه ثانية؛ لأن النسخة الأولى لا يستطيع الطابع طبعها؛ لقدم عهدها».

التعليق عليها، وربَّما مقابلتها.

وفي آخر الرسالة تنبيه من الواقف على تصحيحها على ماوقع فيها من أغلاط طباعية.

وقد جاءت هذه الطبعة مُطابِقةً لأصلها الخطي تقريبًا، إلا في مواضع يسيرة، وهذا مما يُحْمَدُ لَها، إلا أنها تابَعَتْةُ حتى فيما جانب الناسخ فيه الصواب، وضلَّ عنه قلمُه (١)، ولم تُشِرُ إلى ذلك، ولا عَلَقتُ عليه، وقد كانت أحقَّ ببيانِ هذا وأهلَه.

وتميَّزت هذه الطبعة بتعليقات العلامة القاسمي (٢)، التي كتبها - في غالب الظن - قبل وفاته بخمس سنين، بعدما اسْتَحْصَدَ زرعه واستغلظ، وألقى عصاه واستقرَّ به النوى على المنهج الحقِّ في التلقِّي والتفقُّه (٣).

وكانت هذه الطبعة أصلاً لما تلاها من طبعات:

- \_ طبعة مكتبة الكليات الأزهرية، بمصر.
  - \_ وطبعة مطبعة الإمام، بمصر.
- \_ وطبعة المكتب الإسلامي ببيروت سنة ١٤٠٦ بتصحيح محمد عفيفي، الذي أشغله تسويدُ التعليقات الطوال عن خدمة نصِّ الرسالة، بمقابلته على أصله الخطي، وتوثيق نقوله، وإضاءته بتعليقاتٍ كاشفةٍ مختصرة، وتذييله بفهارس هادية.

<sup>(</sup>۱) انظیر: (ص: ۱۲،۸،۷۱، ۱۳، ۳۴،۲۷،۲۳، ۴۹،٤۱،۵۲، ۴۹،٤۹،۵۸) داری انظیر: (ص: ۲،۲۰،۵۳،۵۳،۵۳) من نشرتنا.

<sup>(</sup>٢) وقد كان مهتمًّا مُعتزًّا بها. قال في رسالته التي بشَّر فيها الآلوسي بالإعلان عن طبع الرسالة (١٢٥\_ ١٢٦): «وأظنُّ أنه إذا قُدِّمَ منه لسيادتكم تكون لتعليقاته حظوةٌ كبرى. وقد اهتممتُ بالعناية بها جدًّا، سيمًّا أول تعليقة...».

 <sup>(</sup>٣) كما هو معلومٌ لمن له فضلُ عنايةٍ بالرجل وتاريخه .

وقد أُلحِق بطبعة القاسمي \_ فغالبِ ما تلاها \_ قصيدةٌ طويلة لشاعر العراق معروف الرصافي، في الانتصار لمذهب شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم في مسائل الطلاق، تصورٌ قصة رجل محبّ لزوجه، غاضبه رفقاؤُه يومًا، فحلف بطلاق امرأته ثلاثًا، فحنثٌ، فأوقعها عليه بعض الفقهاء، فعاتبته زوجه عتابًا مرًا باكبًا. ثم انتفت الشاعر إلى فقهاء عصره، فلامهم، وأشاد بابن القيم وبكتابه "إعلام الموقعين". ولم أر فيها إشارة لرسالتنا هذه، تُسوعُ الحاقها بها(۱).

ثم وقفتُ \_ بعد الفراغ من تحقيق الرسالة ومراجعتها \_ على طبغةٍ جديدةً لها بتحقيق عمر بن سليمان الحفيان، عن مؤسسة الرسالة بيروت، سنة ١٤٢٤ \_ ٢٠٠٤م.

وهي طبعةٌ جيدةٌ في الجملة، اعتمد المحققُ فيها على الأصل الخطّي الذي اعتمدنا عليه، وأَثْبَتَ تعليقات الشيخين القاسمي وابن مانع في حواشيه، واعتنى بها عناية حسنة، ولم تخلُ من هناتٍ يسيرةٍ لا يخلو من مثلها عملُ الحريص، ولا يحتملُ المقامُ ذكرها مفصَّلةً، وقد نبَّهتُ عليها في موضع آخر.

<sup>(</sup>١) وفوق ذلك، فالرُّصافيُّ رقيقُ الدِّيانة، على فُحولة شعره، قبيحُ السيرة، على مَلاحة رَصْفِه، وليس مثلُه ممَّن يُتكَثَّرُ بمدحه، ويُفْرَحُ بتزكيته.

وقد كدَّر ثناءً على ابن القيم بِنَيْلِه من فقهاء المَدَاهُب، وعَيْبه لهم، ونَعْتِهم بالغُلوِّ والتعسير. وما بِهم ذلك؛ فإنهم وإن جانبوا الصواب في مسألةٍ، فعن اجتهادٍ سائغٍ صَدروا، أو لإمامٍ مُتَبَعِ قُلَّدوا، وفي كُلُّ عُذْر.

ولذًا ضرَّبتُ صفحًا عن إثَّبات القصيدة؛ لأَنها بزخارف الشعراء أشبه، وعن خِلال العلماء أَبْعَد. وقد جعل اللهُ لكل شيءٍ قدرًا.

## الأصلُ الخطيُّ المُعْتمَدُ عليه

اعتمدتُ في إخراج الرسالة على مصورَّرة الأصل الخطي الذي كان بمكتبة العلامة القاسمي، قبل أن يستقرَّ في مكتبة الملك فهد الوطنبة بالرياض.

وهو أصلٌ نادرٌ فريد(١).

قال الشيخ عبدالله الرواف (ت: ١٣٥٩)(٢): إنه لا نظير له، ولا في خزائن كتب نجد (٣).

علَّقه فقير رحمة ربه الباري، محمد بن عبدالله بن هشام الأنصاري<sup>(٤)</sup>، في شهر شعبان سنة ٨٨٥.

<sup>(</sup>١) وفي "تاريخ الأدب العربي" لبروكلمان (٦/ ٤٢٦) إشارةٌ إلى أن ثمة نسخة أخرى من الرسالة في المتحف البريطاني، برقم (١٩٩٢).

وبعد طلب هذا المخطوط والنظر فيه تبيَّن أنه قطعة من الإغاثة الكبرى «إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان».

<sup>(</sup>٢) من فُضلاء القصيم، رحل إلى الشام، وأخذ عن القاسمي، ونشأت بينهما صداقة، وله شغفٌ بالكتب، نسخًا وتحصيلاً وسعيًا في نشرها.

له ذكرٌ كثيرٌ في الرسائل التي بعثها القاسمي إلى الألوسي، وله ترجمة في «علماء نجد» لشيخنا ابن بسَّام (٤/ ٢٨).

<sup>(</sup>٣) .نظر: "الرسائل المتبادلة بين القاسمي والآلوسي" (٩٨).

<sup>(</sup>٤) لعله: محمد بن عبدالله بن محمد بن عبدالله بن يوسف بن هشام الأنصاري، فتح الدين، المحب بن الجمال، من ذرية ابن هشام النحوي، حفظ القرآن، واشتغل بالفرائض وغيرها عند البدر المادراني، وأذن له، وعند العلاء البغدادي =

وهو بخطِّ نسخيِّ واضح، ويقع في عشر ورقات، في كل ورقة صفحتان، في الصفحة نحو سبعةٍ وعشرين سطرًا.

وفي أسفل صفحة العنوان جوابٌ عن استفتاءٍ يتعلَّقُ بموضعٍ اختُلِفَ في حقَّ ملكيَّته، للشيخ نجم الدين الغيطي، وجماعة.

وفي هذا الأصل بعضُ الأخطاء التي لا أدري أمردُها إلى سهو الناسخ وعجلته، أم إلى سقم الأصل الذي ينقل عنه؟.

وقد لقي العلامةُ القاسميُّ في تصحيحه \_ وهو يُعِدُّه للنشر \_ عناء (١).

وكتب بخطه الأنيق الفارسي المُنمنم بِضْعَ تعليقاتٍ على هذا الأصل، ثم تنفَّس فيها وزادها عند شروعه في طبع الرسالة.

وأثبت في خاتمتها تاريخ فراغه من نقلها (٢)، وتصحيحها، وتعليق الحواشي عليها، في رمضان سنة ١٣٢٧ (٣).

الدمشقي، وحضر دروس القاضي الحنبلي، وتنزَّلَ في الجهات، وخطب بالزينية.

ترجمته في: «الضوء اللامع» (٨/ ١٠٨)، و«السحب الوابلة» (٣/ ٩٨٠). وذكرا له أخًا أكبر منه يقال له: محمد المحب؛ توفي سنة ٨٩١. يحتمل أن يكون هو المراد\_أيضًا\_.

 <sup>(</sup>١) كما أخبر عن نفسه (انظر ما نقلناه عنه في مبحث الثناء على الرسالة)، وقد بعث إلى الآلوسي يسأله إن كان عنده أصل آخر للرسالة أن يبعثه إليه. انظر: «الرسائل»
 (٧٦).

<sup>(</sup>۲) انظر ما قدمناه (ص: ۱۸ \_۱۹).

 <sup>(</sup>٣) ضُرب على هذا التقييد في الأصل ضربًا خفيفًا.

#### عملي في إخراج الرسالة

١ ــ كتبت تقدمة وجيزة في شرف وأهمية تنقيح العلوم، والتدقيق في تحرير مباحثها، وما حازته هذه الرسالة من ذاك الشرف.

٢ ـ قدمتُ بين يدي الرسالة بدراسة وتعريف مختصرين حولها، من حيث اسمها، ونسبتها إلى المصنف، وتاريخ تصنيفها، وموضوعها ومنهج المصنف فيها، وما ورد في الثناء عليها، وطبعاتها، والأصل الخطى الذي اعتمدتُه في إخراجها.

٣ ـ قابلتُها بالأصل الخطي الذي وصفته آنفًا، وأثبتُ مافي الأصل بعناية، وحيثما تبيَّن لي خطأ ناسخه خطأً لا أجد له وجهًا، أثبتُ ما أراه أولى بالصواب، وأوفى بأداء حقِّ المعنى والسياق، في المتن، ونبَّهتُ على ما في الأصل في الحاشية.

وإن كان لما كتبه وجه ، وثَمَّ ما هو أقومُ منه ، كتبت ما أراه الأولى في الحاشية وأبقيت الأصل على ما هو عليه .

وأضفتُ بضع كلمات في مواطن مختلفة، اقتضاها السياق اقتضاءً لازمًا، وجعلتها بين معكوفين، ونبهتُ عليها في الحاشية غالبًا.

٤ \_ قرأتُ النصَّ على مُكْثٍ، وأعدت ترقيمه وتوزيعه.

٥ \_ عزوتُ الآيات القرانية إلى سورها، وخرَّجتُ الأحاديث والآثار تخريجًا موجزًا يفي بالمقصود.

٦ ـ ونَّقتُ النقول، وآراء الفقهاء من مصادرها الأصلية (١).

٧ \_ علَّقتُ تعليقاتِ مختصرة على ما لاح لي حاجته إلى بيان .

٨ ـ أثبتُ جميع تعليقات العلامة القاسمي على طبعته، وختمتُها باسمه؛ تمييزًا لها عن تعليقاتي، وإن كانت تعليقاتُ الشيخ متميزة بنفسها، دالةً على مُنْشِئها، غيرَ مفتقرةٍ إلى تنبيه (٢).

كما أثبتُ المهمَّ من تعليقات الشيخ محمد بن عبدالعزيز بن مانع ـ رحمه الله ـ (ت: ١٣٨٥) على نسخته الخاصة من مطبوعة القاسمي، المحفوظة بمكتبة الملك فهد الوطنية، برقم (٢٠٨٤٦٥)، ونسبتُها إليه. وهي يسيرة.

٩ ـ صنعتُ للرسالة فهارس لفظية (٣) وعلمية، تُقرِّب فوائدها، وتُبْرزُ مخبَّآتها.

والحمد لله رب العالمين.

وكتب

عبدالرحمن بن حسن بن قائد الريمي الأحد ١٤٢٤ من شهر رجب سنة ١٤٢٤

مكة المكرمة \_ حرسها الله \_

 <sup>(</sup>١) كما وثّقتُ النقول الواردة في تعليقات القاسمي، وجعلتُ التوثيق بين معكوفتين.

<sup>(</sup>٢) وأهملت بضع تعليقاتٍ وردت في بعض الطبعات المصرية المأخوذة عن طبعته؛ لضعفها، ونزولها عن طبقة تعليقات الشيخ، وعدم ثبوتها في طبعته. ولعلها من القائمين على تلك الطبعات \_ وإن لم يُسَمّوا \_.

<sup>(</sup>٣) انظر مقدمة «شرح المسند» للشيخ أحمد شاكر (١/٥).

نماذج من الأصل الخطِّي

صورة صفحة العنوان

هن الوجرة والموانعيا مفتحى كلام الشافع عانداسي بزراللي ح والغضب يميز الغلق وتذكر



صورة الصفحة الأخيرة



## أَنَّارُالإِمَامِ إِنْ قَيْمُ أَجَوْزِيَّةٍ وَمَا لِحَقَهَامِنُ أَعَالٍ (٢)

# إغَاثَةُ اللَّهْفَ انِ

# المنالق المناكم المناك

تايف الإمَّامِ أَيْ عَبْدِ اللَّهِ مُحَدِّبْ إِنْ بَكُرِ بْنِ أَيُّوبِ أَبْنِ قَيِّمِ الْجَوْزِيَّةِ ِ ( ١٩١ - ٧٥١)

> خَفِيْق بحبُّر لِالرحمٰ بن مِسن بن قائر

ٳۺؽٳڣ ڮۘڰۭڔ؞ٚڹڹۼۼؙڹڒڶؠۜڵۺ<u>ڿۯ؈ؙڶۣٵ</u>

تَمْونِن مُؤَسَّسَة سُلِمُّان بن عَبْد ِالعَّزِيْزِ الرَّاجِجِيِّ الحَيْرِيَّةِ

> ڴٳڹۘٛػٳڶڶڣۘٷڵڸؙٳؿ ڛٚۻۯۊؘڣۏۯٮۼ

### بِنْ \_\_\_\_ مِ اللَّهِ النَّهُ إِنْ النَّهُ لِللَّهِ النَّهُ إِللَّهُ إِن النَّهُ النَّهُ النَّهُ إِن

الحمدُ لله الحكيم الكريم، العليِّ العظيم، السميع العليم، الرحيم، الذي أَسْبَغَ على عباده النَّعمة، وكتب على نفسه الرَّحْمة، وَضَمَّنَ الكتابَ الذي كتبه أنَّ رحمته تَغْلِبُ غضبه، فهو أرحمُ بعباده من الوالدة بولدها، كما هو أشدُّ فرحًا بتوبة التائب مِنَ الفاقدِ لراحلته التي عليها طعامه وشرابه في الأرض المَهْلكة إذا وجدها.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له رب العالمين، وأرحمُ الراحمين، الذي تَعَرَّفَ إلى خلقه بصفاته وأسمائه، وتَحَبَّبَ إليهم بإحسانه وآلائه.

وأشهد أنَّ محمدًا عبده ورسوله الذي خَتَم به النبيين، وأرسله رحمةً للعالمين، وبَعَثه بالحنيفيَّة السَّمْحة والدين المُهَيْمِن على كُلِّ دِين، فَوَضَعَ به الآصار والأغلال، وأغنى بشريعته عن طُرُقِ المكر والاحتيال، وفَتَح لمن اعتصم بها طريقًا واضحًا ومنهجًا، وجعل لمن تمسَّك بها من كلِّ ما ضاق عليه فرجًا ومخرجًا.

فعند رسول الله على السّعة والرحمة، وعند غيره الشّدة والنّقمة، فما جاءه مكروب إلا وَجَد عنده تفريج كُرْبَتِه، ولا لهفان إلا وجد عنده إغاثة لَهْفتِه، فما فَرَّق بين زوجين إلا عن وَطَرِ واختيار، ولا شَتَّتَ شَمْلَ مُحِبَّيْنِ إلا عن إرادة منهما وإيثار، ولم يُخَرِّب ديار المُحِبَيْنِ بِغَلَطِ اللسان، ولم يُفَرِّق بينهم بما جرى عليه من غير قصد الإنسان، بل رفع المؤاخذة بالكلام الذي لم يَقْصِدُهُ المتكلّمُ بل جرى على لسانه بحكم المؤاخذة بالكلام الذي لم يَقْصِدُهُ المتكلّمُ بل جرى على لسانه بحكم

الخطأ والنسيان، أو الإكراه والسَّبْقِ [على] طريق الاتفاق، فقال فيما رواه عنه أهل السنن من حديث عائشة أم المؤمنين \_: «لا طلاق ولا عَنَاقَ (٢) في إغلاق (٣) رواه الإمام أحمد، وأبو داود، وابن ماجه (٤)، والحاكم في «صحيحه» وقال: «هذاحديث صحيح على شرط مسلم

وصححه الحاكم على شرط مسلم، فتعقبه الذهبي بأن في إسناده «محمد بن عبيد»، ضعّفه أبو حاتم، ولم يحتجّ به مسلم.

قلت: وليس هو بالمشهور، وقد اضطرب في روايته الحديث على وجهين، وأسقطه بعض الرواة فتُوهِّم طريقًا آخر.

وانظر: «علل ابن أبي حاتم» (١/ ٤٣٢،٤٣٠)، و«شرح مشكل الآثار» للطحاوي (١٢٨/٢).

ووردت له متابعةٌ عند الدارقطني في «السنن» (٣٦/٤)، والبيهقي في «الكبرى» (٧/ ٣٥٧)، إلا أن الإسناد إلى المتابع ضعيف.

ففي تحسين الجديث بهذين الطريقين نظر.

وانظر: «إرواء الغليل» (١١٣/٧ ـ ١١٤)، و«الهداية إلى تخريج أحاديث. البداية» (١/ ١١٢ ـ ١١٣).

وعارضه ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (٢٧٨/١) بأثر عائشة الصحيح في اليمين المنعقدة، فقال: «وهذا يدلُّ على أنَّ الحديث المرويً عنه مرفوعًا: «لا طلاق ولا عتاق في إغلاق» إمّا أنه غير صحيح، أو أن تفسيره بالغضب غير صحيح...».

وانظر لمسلكه هذا: شرحَه على «علل الترمذي» (٢/ ٧٩٦ ـ ٨٠١).

<sup>(</sup>١) زيادة يقتضيها السياق.

 <sup>(</sup>٢) بِفَتْح الْعَيْن، مصدر «عَتَق العبد»: خرج عن الرِّق. (القاسمي).

<sup>(</sup>۳) أُخرَجه أحمد (۲/۲۷۱)، وأبو داود (۲۱۹۳)، وابن ماجه (۲۰٤٦)، . والحاكم (۱۹۸/۲) وغيرهم.

<sup>(</sup>٤) بسكون الهاء وصلاً ووقفًا. (القاسمي).

### ولم يخرجاه»(١).

(۱) هذا الحديث وإن لم يخرجه البخاري لعدم مجيئه على شرطه، إلا أنه أشار إليه في كتاب الطلاق تحت ترجمة: باب الطلاق في الإغلاق والكره، والسكران والمجنون، وأمرِهما، والغلط والنسيان في الطلاق والشرك وغيره، لقول النبي على: الأعمال بالنية ولكل امرىء ما نوى.

وكلُّ ما علَّقه البخاري أو أشار إليه يدلُّ على أن له أصلاً عنده ينبغي للفقيه إعارته النظر الدقيق، وليس كالذي لم يُعَلِّقُهُ ولم يُشِرْ إليه، كما لايخفى.

وقد اشتهر عن البخاري كمالُ فقهه، ودقةُ نظره، وقوة استنباطه وعِلْمه، كما ترى في ترجمته هذه، فإنه عَدَلَ عن الاستدلال على عدم وقوع طلاق الغضبان بحديث الإغلاق لِنظرٍ ما فيه عنده = إلى الاستدلال بحديث النية على عدم وقوعه، لأن هذا الحديث هو الكُلِّئُ الأعظم في أبوابٍ من الشريعة.

ولذا قال الحافظ بن حجر تحت ترجمة البخاري المذكورة ما مثاله: «اشتملت هذه الترجمة على أحكام يجمعها أن الحكم إنما يتوجه على العاقل المختار العامد الذاكر، وشمل ذلك الاستدلال بالحديث؛ لأن غير العاقل المختار لا نيَّة له فيما يقول أو يفعل، وكذلك الغالط والناسي والذي يُكرَهُ على الشيء».

وعليه، فإن مذهب البخاري يتَّقَق مع مذهب من قال بعدم وقوع طلاق الغضبان مآلاً، وإن اختلفا مأخذًا واستدلالاً \_ سُنَّة المجتهدين الاجتهاد المطلق \_.

على أن حديث الإغلاق بما قام على كون معناه معقولاً من الوجوه الآتية في هذا الكتاب التي كادت تقرب من الثلاثين = صار من الصحيح لغيره، وهو قسيم الصحيح لذاته. والصحيح لغيره ما صُحِّح لأمر أجنبيَّ عن السند. قال ابن الحصار: قد يعلم الفقيه (المجتهد) صحة الحديث إذا لم يكن في سنده كذاب بموافقة آيةٍ من كتاب الله، أو بعض أصول الشريعة، فيحمله ذلك على قبوله والعمل به. (القاسمي).

قال أبو داود: «في غِلاق»(١)، ثم قال: والغِلاقُ أظنه الغضب.

وقال حنبل: سمعت أبا عبدالله \_ يعني أحمد بن حنبل \_ يقول: هوالغضب. ذكره البخلال [و](٢) أبو بكر عبدُ العزيز. ولفظ أحمد: يعنى الغضب.

قال أبو بكر: سألت أبا محمد (٣)، وابن دريد (٤)، وأبا عبدالله (٥)،

<sup>(</sup>۱) بغير أَلِفٍ في أُوَّلِه أَله ابن حجر [في «الفتح» (۹/ ۳۸۹)]: «وحكى البيهقي أنه رُوِيَ على الولجهين». و«الغلاق» رأيته في نسخة جيدة من «سنن أبي داود» مضبوطًا بكسر الغين المعجمة، ولعله مصدر «غالقه»، لما فيه من المغالبة، فإن الغضب يغالبه، وانظر هل يصح فتحها على أن الأصر غلق بفتحتين من وهو الضجر والغضب كما قال المطرزي، ثم زيدت الألف إشباعًا كما في «منتزاح» وقوله: «أعوذ بالله من العقراب». وقرأ الحسن وابن هرمز: «وأعتذَتْ لَهُنَّ مُتكاء على وزن «مفتعال»، كما نقله شُرَّاح «الشافية» في بحث «استكان» من أوائلها؟ فَلْتُحرَّرُ الرواية، (القاسمي).

 <sup>(</sup>۲) زيادة لا بد منها، أو تضاف كلمة «غلام» قبل «الخلال». ويقوي ما اخترتُه نقلُ المصنف الرواية عنهما معًا في «الزاد» (۲۱٤/٥).

<sup>(</sup>٣) لعله: أبو محمد، عبدالله بن جعفر بن درستويه الفارسيّ النحويّ، توفي سنة ٧٤٧. انظر: «إنباه الـرواة» (١١٣/٢ ـ ١١٤)، واسيس أعـلام النبـلاء» (١١٥/ ٥٣١ ـ ٥٣١).

<sup>(</sup>٤) هو أبو بكر، محمد أبن الحسن بن دريد، صاحب التصانيف، توفي سنة ٣٢١. انظر: «إنباه الرواة»: (٣/ ٩٢ ـ ١٠٠)، و«سير أعلام النبلاء» (١٥/ ٩٠ ـ ٩٧).

<sup>(</sup>٥) لعله: أبو عبدالله، إبراهيم بن محمد بن عرفة، المشهور بـ «نفطويه»، توفي سنة ٣٢٣ـ انظر: «إنباه الرواة» (١/٦٧٦ ـ ١٨٢)، و «سير أعلام النبلاء» (٥١/ ٧٥ ـ ٧٦).

وأبا طاهر (١)، النحويين، عن قوله: «لا طلاق ولا عتاق في إغلاق». قالوا: يريد الإكراه؛ لأنه إذا أُكْرِهَ انغلق عليه رأيه. ويدخل في هذا المعنى المُبَرْسَم (٢) والمجنون.

فقلت لبعضهم: والغضب أيضًا؟ فقال: ويدخل فيه الغضب؛ لأن الإغلاق له وجهان: أحدهما الإكراه، والآخر مادخل عليه مما ينغلق به رأيه عليه.

وهذا مقتضى تبويب البخاري؛ فإنه قال في صحيحه: "بابُ الطلاق في إغلاق، والمكره (٣)، والسكران، والمجنون (٤)، يُفَرِّقُ بين الطلاق في الإغلاق وبين هذه الوجوه. وهو أيضًا مقتضى كلام الشافعي؛ فإنه يُسَمِّي نذر اللَّجاج والغضب يمين الغَلق ونذر الغَلق (٥)، هذا اللفظ يريد به نذر الغضب، وهو قول غير واحد من أئمة اللغة (٢).

<sup>(</sup>۱) لعله: أبو طاهر، محمد بن الحسن بن محمد المحمَّداباذيّ، الإمام النحويّ، توفي سنة ٣٣٦\_ ٣٣٩. انظر: «السَّيَر» (١٥/٤٣٣\_ ٣٠٥، ٣٢٩ ـ ٣٣٠).

 <sup>(</sup>٢) البرسام - بالكسر -: عِلَّةٌ يهذي فيها، بُرْسِمَ - بالضم - فهو مُبَرْسَم. (القاسمي).

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ ابن حجر [في «الفتح» (٩/ ٣٨٩)]: «هو في النسخ بضم الكاف وسكون الراء». وفي عطفه على الإغلاق تصريح بأنه يذهب إلى أن الإغلاق هوالغضب. (القاسمي).

 <sup>(</sup>٤) كذا وقع في الأصل: «باب الطلاق في إغلاق والمكره». والذي في
 «الصحيح» وشروحه: «باب الطلاق في الإغلاق والكره».

<sup>(</sup>٥) انظر: «الأم» (٣/ ٢٥٩)، و «نهاية المحتاج» (٨/ ٢١٩).

 <sup>(</sup>٦) اعلم أن من فسره بالغضب فسره بالازمه أو بمساويه، كقول ابن الأثير [في النهاية» (٣/ ٣٨٠)]: «الغَلَقُ: ضيق الصدر وقلة الصبر، رجل غَلِق ـ ككتف ـ: سيء الخلق».

والقولُ بِمُوجِبه هو مقتضى الكتاب، والسنة، وأقوال الصحابة، والتابعين، وأئمة الفقهاء، ومقتضى القياس الصحيح، والاعتبار، وأصول الشريعة.

أما الكتاب، فمن وجوه:

أحدها: قوله تعالى: ﴿ لَّا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ إِللَّغَوِ فِي آَيْمَنِيكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٥].

قال ابن جرير في «تفسيره»: حدثنا ابن وكيع، حدثنا مالك بن إسماعيل، عن خالد، عن عطاء، عن وسيم، عن ابن عباس قال: «لغو اليمين أن تحلف وأنت غضبان»(١).

حدثنا ابن حمید، حدثنا یحیی بن واضح، حدثنا أبو حمزة، عن عطاء، عن طاووس قال: «كلُّ يمينِ حلف عليها رجل وهو غضبان،

<sup>=</sup> وقال أبو بكر[بن الأنباري في «الزاهر» (١/ ٢٦٢)]: «كثير الغضب، وقيل: ضيِّق الخلق،العَسِرُ الرِّضا».

وقد أُغْلِقَ فلان إذا أُغْضِبَ، فغَلِقَ، غَضِبَ واحْتَدُّ.

وقال الليث: يقال: احَدَّ فلان فَغَلِقَ فَي حِدَّته، أي نَشِبَ. وهو مجاز. نقله الزبيدي في «شرِّح القاموس» [(٣٨٣/١٣)].

وفي «أساسَ البلاَعَة» للزمخشري [(٤٥٤)]: «غلق: احتدَّ فنشب في حِدَّته، وأُغلِقَ عليه: إذا ضُيِّق وأُكْرِه، ومنه: لا طلاق في إغلاق». (القاسمي).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (٤٩/١٤)، وسعيد بن منصور (١٥٣٣/٤)، والبيهقي في «الكبرى» (٤٩/١٠) وغيرهم.

وإسناده ضعيف؛ عطاء بن السائب اختلط، وخالد روى عنه ابعد الاختلاط، ووسيم مجهول.

وتحرَّف في الأصل: «عطاء عن وسيم» إلى: «عطاء بن رستم».

فلا كفارة عليه فيها، قوله: ﴿ لَّا يُوَّاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغْوِفِ آيْمَنِكُمْ ﴾(١)».

وهذا أحد الأقوال في مذهب مالك، أن لغو اليمين هو اليمين في الغضب (٢)، وهذا اختيار أَجَلِّ المالكيةِ وأفضلِهم على الإطلاق وهو القاضي إسماعيل بن إسحاق، فإنه ذهب إلى أن الغضبان لا تنعقد بمنه (٣).

<sup>(</sup>۱) تتمة كلام ابن جرير: "وعلة من قال هذه المقالة \_ أي أن اللغو من الأيمان التي يحلف بها صاحبها في حال الغضب على غير عقد قلب ولا عزم \_ ما حدثني به أحمد بن منصور المروزي قال ثنا عمر بن يونس اليمامي قال ثنا سليمان بن أبي سليمان الزهري عن يحيى بن أبي كثير عن طاووس عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: "لا يمين في غضب"". وأخرجه الدارقطني كما سنذكره. (القاسمي).

<sup>(</sup>٢) قال صدر الدين في "رحمة الأمة» [(٣٤٣)]: "وقال الشافعي: لغو اليمين مالم يعقده. وإنما يُتَصَوَّرُ ذلك عنده في قوله: لا والله، وبلى والله، عند المحاورة والغضب واللجاج من غير قصد، سواء كانت على ماضٍ أو مستقبل. وهي رواية عن أحمد». (القاسمي).

وانظر لقول القاضي إسماعيل بن إسحاق: "بداية المجتهد" لابن رشد (٢/ ٩٨٣).

٣) قال المؤلف في اإعلام الموقعين [(٣/٣)]: قال الإمام أحمد في رواية حنبل: الإغلاق هو الغضب، وكذلك فسره أبو داود، وهوقول القاضي إسماعيل بن إسحاق أحد أثمة المالكية ومُقَدَّم أهل العراق منهم، وهي عنده من لغو اليمين أيضًا، فأدخل يمين الغضبان في لغو اليمين، وفي يمين الإغلاق، وحكاه شارح أحكام عبدالحق عنه، وهو [ابن] بزيزة الأندلسي، قال: وهذا قول علي [و] ابن مسعود وغيرهما من الصحابة، أن الأيمان المنعقدة كلها في حال الغضب لا تلزم، وفي "سنن الدارقطني" بإسناد فيه =

ولا تنافي بين هذا القولِ وبين قولِ ابن عباس وعائشة: "إن لغو اليمين هو قول الرجل لا والله وبلى والله" (١)، وقولِ عائشة وغيرها أيضًا: "إنه يمين الرجل على الشيء يعتقده كما حلف عليه، فيتبين بخلافه" (٢)؛ فإن الجميع من لغو اليمين، والذي فَسَر لَغُو اليمين بأنها يمين الغضب يقول بأن النوعين الآخرين من اللغو.

وهذا هو الصحيح، فإن الله سبحانه جعل لغو اليمين مقابلاً لِكَسْبِ القلب، ومعلومٌ أن الغضبانَ والحالفَ على الشيءِ يظنُّه كما حلف عليه، والقائلُ: لا والله وبلى والله من غير عَقْدِ اليمين ما لم يَكْسِبْ قلبُه عقد اليمين، ولاقصدَها، واللهُ سبحانه قد رفع المؤاخذة بلفظ جَرَى على اللسان لم يَكْسِبْه القلبُ ولم يَقْصِدْهُ، فلا تجوز المؤاخذة بما رفع اللهُ المؤاخذة به، بل قد يقال: لغو الغضبان أظهرُ من لَغُو القِسْمَيْن الأخيرَيْن؛ لما سيأتي بيانه إن شاء الله تعالى.

لِیْنٌ من حدیث ابن عباس یرفعه «لا یمین في غضب ولا عتاق فیما لا یملك». وهو إن لم یثبت رفعه فهو قول ابن عباس.

وقد فسَّر الشافعيُّ: «لا طلاق في إغلاق» بالغضب، وفسره به مسروق، فهذا مسروق والشافعي وأحمد وأبو داود والقاضي إسماعيل كلهم فسروا الإغلاق بالغضب، وهو من أخسن التفسير، لأن الغضبان قد أغلق عليه باب القصد بشدة غضبه». وله تتمَّةٌ تفصيلها ما حوته هذه الرسالة الغراء. (القاسمي).

<sup>(</sup>١) أما قول عائشة: فأخرجه البخاري (٦٦٦٣).

وأما قول ابن عباس: فأخرجه ابن جرير (٤٢٨/٤)، وسعيد بن منصور (٤/٨/٤) وغيرهما بإسناد فيه ضعف.

<sup>(</sup>۲) بمعناه عند البيهقي في «الكبرى» (٤٩/١٠ ـ ٥٠). وأخرجه هو وابن جرير (۲) بمعناه عند البيهقي في الكبرى، ومجاهد، والحسن وغيرهم.

#### فصل

الوجهُ الثاني من دَلالةِ الكتاب: قولهُ سبحانه: ﴿ ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ اللّهُ لِللّهَ اللّهُ اللّهُ لِللّهَ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

وفي تفسير ابن أبي نجيح عن مجاهد: هو قول الإنسان لولده وماله إذاغضب عليهم: «اللهم لا تبارك فيه، وَالْعَنْهُ»، فلو يعجل لهم الاستجابة في ذلك، كما يستجاب في الخير، لأهلكهم.

أنْتَهَضَ الغضبُ مانعًا من انعقاد سبب الدعاء الذي تأثيره في الإجابة أسرع من تأثير الأسباب في أحكامها، فإن الله سبحانه يجيب دعاء الصبيّ، والسفيه، والمُبَرْسَم، ومن لا يَصِحُّ طلاقُه ولا عُقوده، فإذا كان الغضب قد منع كون الدعاء سببًا، لأن الغضبان لم يَقْصِدُهُ بقلبه، فإنَّ عاقلاً لا يختار إهلاك نفسه وأهله وذهاب ماله وقطع يده ورجله وغير ذلك بما يدعو به، فاقتضت رحمة العزيز العليم أنْ لا يؤاخذَه بذلك، ولا يُجيب دعاءَه؛ لأنه عن غير قصدٍ منه، بل الحاملُ له عليه الغضبُ الذي هو من الشيطان.

فإن قيل: إن هذا ينتقض عليكم بالحديث الذي رواه أبو داود(١)

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (۱۵/ ۳۶\_۳۵).

<sup>[(</sup>١٥٣٢)]، ورواه مسلم أيضًا [(٣٠٠٩)] كما في «رياض الصالحيسن» [(٥١٠)]. (القاسمي).

عن جابر بن عبدالله عن النبي على أنه قال: «لا تدعوا على أنفسكم، ولا تدعوا على خَدَمِكُم؛ لا تدعوا على خَدَمِكُم؛ لا توافقوا من الله ساعةً لا يُسْأَلُ فيها شيئًا إلا أعطاه».

قيل: لا تنافي بين الآية والحديث؛ فإن الآية اقتضت الفَرْق بين دعاءِ المُخْتارِ ودعاءِ الغضبانِ الذي لايختار ما دعا به، والحديثُ دل على أنَّ لله سبحانه أوقاتًا لا يَرُدُّ فيها داعيًا، ولا يُسْأَلُ فيها شيئًا إلا أعطاه؛ فنهى الأُمَّةَ أن يدعو أحدهم على نفسه أو أهله أو ماله، خشية أنْ يوافق تلك الساعة، فَيُجَابُ له (١).

ولا ريب أن الدعاء بالشرِّ كثيرًا ما يُجابُ، كالدعاء بالخير (٢)، والإنسانُ يدعو على غيره ظلمًا وعدوانًا [و] مع ذلك فقد يستجاب له، ولكن إجابة دعاء الخير من صفة الرحمة، وإجابة ضدَّه من صفة الغضب، والرحمة تغلب الغضب.

والمقصودُ أنَّ الغضبَ مُؤَثِّرٌ في عدم انعقاد السَّبب في الجملة.

ومن هذا قوله تعالى: ﴿ وَيَدِّعُ ٱلْإِنْسَانُ بِٱلشَّرِّ دُعَاءَهُ بِٱلْخَيْرِ وَكَانَ ٱلْإِنْسَانُ عَجُولًا ﴿ فَي عَلَى نَفْسَهُ وَأَهْلُهُ بِالشّرِ فَي عَلَى نَفْسَهُ وَأَهْلُهُ بِالشّرِ فَي حَالَ الْغَضْبِ. حَالَ الْغَضْبِ.

<sup>(</sup>١) انظر: «جامع العلوم والحكم» (١/٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: "كثيرًا مايجاب الدعاء بالخير». ولعل الصواب ما أثبتُ.

#### فصل

الوجه الثالث: قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى ٓ إِلَى قَوْمِهِ عَضْبَنَ أَسِفَاقَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُهُونِ مِن بَعَدِيّ أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ وَأَلْقَى الْأَلْواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ آخِيهِ يَجُرُهُ وَ إِلَيْهُ قَالَ ابْنَ أُمّ إِنَّ الْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِي وَكَادُواْ يَقْتُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتَ فِي الْأَعْدَاءَ وَلا جَعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظّلِمِينَ إِنْ ﴾ [الأعراف: ١٥٠].

ووجه الاستدلال بالآية أن موسى صلوات الله عليه لم يكن لِيُلْقِي ألواحًا كتبها الله تعالى، فيها كلامه، مِنْ على رأسه إلى الأرض، فيكسرها = اختيارًا منه لذلك، ولا كان فيه مصلحةٌ لبني إسرائيل، ولذلك جَرَّهُ بلحيته ورأسه (۱)، وهو أخوه، وإنما حمله على ذلك الغضب، فَعَذَرَهُ اللهُ سبحانه به، ولم يَعْتَبْ عليه بما فعل؛ إذْ كان مصدرُه الغضبَ الخارجَ عن قدرة العبد واختياره، فالمُتَولِّدُ عنه غيرُ منسوبِ إلى اختياره ورضاه به. يوضَّحُه:

الوجه الرابع: وهو قوله: ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن ثُمُوسَى ٱلْغَضَبُ أَخَذَ الْوَجِهِ الرابع: ١٥٤].

فعَدَلَ سبحانه عن قوله: «سَكَن» إلى قوله: ﴿سَكَتَ ﴾؛ تنزيلاً للغضب منزلة السلطان الآمرِ الناهي، الذي يقول لصاحبه: افعل، لا تفعل. فهو مستجيب لداعي الغضبِ الناطقِ فيه، المتكلِّم على لسانه،

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل. ولعل الصواب: ولذلك جرَّ هارونَ بلحيته ورأسه.

فهو أولى بِأَنْ يُعْذَرَ من المُكْرَهِ الذي لم يَتَسَلَّطْ عليه غَضَبٌ يأمُره وينهاه، كما سيأتي تقريره بعد هذا إن شاء الله.

وإذا كان الغضبُ هو الناطق على لسانه، الآمر الناهي له، لم يكن ما جَرَى على لسانه في هذه الحال منسوبًا إلى اختياره ورضاه، فلا يتم من عليه أثره (١).

الوجه الخامس: قوله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطُانِ نَزْغُ اللَّهَ عَلَيْ نَزْغُ اللَّهَ عَلَيْ فَأَسَّتَعِذَ بِٱللَّهِ ﴾ [الأعراف: ٢٠٠] في ثلاثة مواضع من القرآن (٢).

وما يتكلمُ به الغضبان في حال شدة غضبه، مِنْ طلاقِ أو شتمٍ ونحوه، هو من نزغات الشيطان، فإنه يُلْجِئُه إلى أن يقول ما لم يكن مختارًا لقوله، فإذا سُرِّيَ عنه عَلِم أن ذلك مِنْ إلقاء الشيطان على لسانه، مِمَّا لم يكن بِرَضاهُ واختيارِه.

والغضبُ من الشيطان، وأثرُه منه، كما في الصحيح أنَّ رجلين اسْتَبًا عند النبي ﷺ حتى احْمَرَّ وَجُهُ أحدهما وانتفخت أوداجه، فقال النبي ﷺ: «إني لأعلم كلمةً لو قالها لذهب عنه مايجد: أعوذ بالله من

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل. ولعل «مَنْ» موصولة.

<sup>(</sup>٢) لموضّع الأول في سورة الأعراف: [الآية: ٢٠٠]، والثاني في سورة فصّلت [الآية: ٣٦]، والثالث قوله تعالى في سورة المؤمنون: ﴿ وَقُل رَّبِّ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَرَاتِ ٱلشَّينَطِينِ ﴿ وَقُل رَّبِّ أَعُودُ بِكَ رَبِّ أَن يَعَضّرُونِ ﴿ ﴾ [المؤمنون: ٩٧ ـ ٩٨].

قال ابن كثير في فاتحة تفسيره (١/ ١٣٧): «فهذه ثلاث آيات ليس لهنَّ رابعة في معتاها».

الشيطان الرجيم<sup>(1)</sup>.

وفي السنن أن النبي علية قال: «إن الغضب من الشيطان، وإن الشيطان من النار، وإنما تُطفّاً النار بالماء، فإذا غضب أحدكم فليتوضأ»(٢).

وإذا كان هذا السببُ وأثرُه من إلجاء الشيطان، لم يَكُنْ من اختيار العبد؛ فلا يترتب عليه حكمُه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۰٤۸)، ومسلم (۲۲۱۰) من حديث سليمان بن صرد رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤٧٨٤)، وأحمد (١٦٨/١)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (٢/ ٤٦٤)، وابن قانع في «معجم الصحابة» (٢/ ٣٠٧)، والطبراني في «الكبير» (١٦٧/١٧) وغيرهم من حديث عطية بن عروة رضي الله عنه بإسناد فيه ضعف».

وانَظر: «المجروحين» (۲/ ۲۵)، و«الميزان» (۲/ ۳۹۵)، و«التهذيب» (٥/ ١٥٤)، و«السلسلة الضعيفة» (٥٨)، و«المداوي» (٢/ ٤٠٨).

#### فصل

فأما دلالة السنة فمن وجوه (١):

أحدها: حديث عائشة المتقدم، وهو قوله: «لاطلاق ولاعتاق في إغلاق».

وقد اخْتُلِفَ في الإغلاق (٢)، فقال أهل الحجاز: هو الإكراه،

(۱) ذكر من وجوه دلالة السنة ثلاثة، وبقي رابع وهو: «الأعمال بالنية» الذي استدل به البخاري على عدم وقوع طلاق الغضبان كما تقدم نقل عبارته، وكلام ابن حجر في شرحها.

وقد أشار إليه في الوجه التاسع الآتي.

ووجه خامس وهو: حديث ابن عباس مرفوعًا: «لايمين في غضب»، أخرجه ابن جرير والدارقطني كما حكيناه قبل.

ووجه سادس وهو: حديث الكل طلاق جائز إلا طلاق المعتوه والمغلوب على عقله الرواه الترمذي عن أبي هريرة مرفوعاً، وقال: غريب ضعيف. والمغلوب على عقله وإن فُسِّر بالسكران، إلا أنه يتناول الغضبان أيضًا، بل هو أولى، كما ستراه للمصنف موضَّحًا في الوجه الثاني من ترجمة: فصلٌ وأما آثار الصحابة. (القاسمي).

(۲) انظر: "إعلام الموقعين" (۲/ ۱۷۰ ـ ۱۷۲)، و(۳/ ۵۳ ـ ۵۳)، و(٤/ ٥٠ ـ ۵۰)، و(٤/ ٥٠ ـ ۵۰)، و(٤/ ٥٠ ـ ۵۰)، و«شفاء العليل» ـ (٥)، و«زاد المعناد» (٣/ ٥٦٦)، و(٥/ ٢١٥)، و(٣/ ٢٠٩)، و(٣/ ٢٠٩ ـ ٣٠٨)، و«الصواعق المرسلة» (٢/ ٣٣ ـ ٥٦٥)، و«روضة المحبين» (١٩٤ ـ ١٩٥) للمصنف.

و «رفع الملام» (۲۰٪ ۲۶۴ ـ مجموع الفتاوى)، و «إبطال التحليل» (۱٤۱)، و «نصب الراية» للزيلعي (۳/ ۲۲۳). وقال أهل العراق: هو الغضب، وقالت طائفة: هو جَمْعُ الثلاث بكلمة واحدة. حكى الأقوال الثلاثة صاحب كتاب «مطالع الأنوار»(١).

وكأن الذي فَسَّره بجمع الثلاث أخذه من التغليق، وهو أن المطلِّق غلق طلاقه كما يغلق صاحب الدين ما عليه، وهو مِنْ غلق الباب، فكأنه أغلق على نفسه باب الرحمة بجمعه الثلاث، فلم يجعل له الشارع ذلك، ولم يُمَلِّكُهُ إيَّاهُ، رحمةً به، إنما مَلَّكه طلاقًا يَمْلِكُ فيه الرَّجْعَة بعد الدخول، وحَجَر عليه في وقتِه، وَوَضْعِه، وقَدْره:

فلم يُمَلِّكُهُ إياه في وقت الحيض، ولا في وقت طهرٍ جاًمعها فيه.

ولم يُمَلِّكُهُ أَن يُبِينها بغير عِوَضٍ (٢) بعد الدخول، فيكون قد غَيَّر صفة الكلام، وهذا عند الجمهور، فلو قال لها: أنت طالقٌ طلقةً لا رجعة لي فيها، أوطلقة بائنةً = لغى ذلك، وثبت (٣) له الرجعة.

<sup>(</sup>١) (ق/ ٣٧٨\_نسخة دار الكتب).

وهو "مطالع الأنوار على صحاح الآثار في فتح ما استغلق من كتاب الموطأ ومسلم والبخاريّ، لأبي إسحاق إبراهيم بن يوسف بن قرقول، المتوفى سنة ٥٦٩. وضعه على منوال كتاب شيخه القاضي عياض: «مشارق الأنوار»، واستفاد منه كثيرًا. وفي العلاقة بينهما خلافٌ.

انظر: "وفيات الأعيان" (١/ ٢٢)، و"سير أعلام النبلاء" (٢٠/٢٠)، و"الأجوبة المرضيّة" للسخاوي (٧٥٩/٢)، ومقدمة تحقيق "تفسير غريب الموطأ" لابن حبيب (١١٠/١).

وانظر للفظ «الإغلاق» \_ أيضًا \_: «مشارق الأنوار» (٢/ ١٣٤).

 <sup>(</sup>۲) كذا في الأصل. ولم يتبين لي وجه الكلمة. والسياق والمثال الآتي يأبيانها،
 ويشيران إلى أن المراد: بغير رجعة.

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل. ولعل الصواب: «وثبتت».

وكذلك لم يُمَلِّكُهُ جَمْعَ الثلاث في مرة واحدة.

بل حجر عليه في هذا وهذا وهذا، وكان ذلك منْ حُجَّةِ مَنْ لم يُوقع الطلاق المُحرَّم، ولا الثلاث بكلمة واحدة (١)، لأنه طلاقٌ محجورٌ على صاحبه شرعًا، وحَجْرُ الشارع يَمْنَع نُفوذ التصرُّف وصِحَّتَه، كما يَمْنَع نُفؤذ التصرُّف في العقود المالية.

فهذه حُجَّةٌ من أكثر من ثلاثين حجة ذكروها على كلام وقوع الطلاق المحجور على المطلِّق فيه.

والمقصود ها هنا أن هؤلاء فسَّروا الإغلاق بجَمْعِ الثلاث؛ لكونه أغلق على نفسه باب الرحمة الذي لم يُغْلِقُه اللهُ عليه إلا في المرة الثالثة.

وأما الآخرون فقالوا: الإغلاق مأخوذ من إغلاق الباب، وهو إرثاجُه وإطباقُه، فالأمرُ المُغْلَقُ ضدَّ الأمر المُنْفَرِج، والذي أُغْلِقَ عليه الأمر ضد الذي فُرِجَ له وفُتِحَ عليه، فالمُكْرَهُ (٢) الذي أُكْرِه على أمرٍ إن لم يفعله وإلا حَصَل له من الضرر ما أكره إليه (٣) = قد أُغُلِقَ عليه باب القصد والإرادةِ لِما أُكْرِه عليه، فالإغلاق في حقه بمعنى إغلاق أبواب

<sup>(</sup>۱) يرى الواقف على كتاب «زاد المعاد» [(٥/ ٢٤١ ـ ٢٧١)]، و ﴿إِغَانَةُ اللهفان» الكبرى [(٢/ ٣٠ ـ ٤٦٩)]، و ﴿إعلام الموقعين» [(٣/ ٣٠ ـ ٤٨،٣٧ ـ ٤٩)] أدلة ذلك وحُجَجَها سابغة الذيل، واسعة الأطراف، فمن أراد التوسع فعليه بمراجعتها، وكلها للإمام المؤلِّف، مطبوعة بحمده تعالى، متداولة. (القاسمي). وانظر: «التقريب لعلوم ابن القيّم» (٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) مبتدأ خبرُه «قد أغلق عليه» الخ. (القاسمي).

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل. وفي المطبوعة: «عليه».

القصد والإرادة له، فلم يكن قلبه منفتحًا لإرادة القول والفعل الذي أُكْرِه عليه، ولا لاختيارهما، فليسَ مُطْلَقَ (١) الإرادة والاختيار، بحيث إن شاء طَلَقَ وإن شاء لم يُطَلِّقُ، وإن شاء تكلَّم وإن شاء لم يتكلَّم، بل أُغْلِقَ عليه بابُ الإرادة إلا لِلَّذي قد أُكْرِهَ عليه.

ولهذا قال النبي ﷺ: «لا يقل أحدكم: اللهم اغفر لي إن شئت، اللهم ارحمني إن شئت، ولكن لِيَعْزِمُ المسألة؛ فإن الله لا مُكْرِه له »(٢).

فبيَّن النبي ﷺ أن الله لا يفعل إلا إذا شاء، بخلاف المكرَه الذي يفعل ما لا يشاؤه، فإنه لا يُقال: يَفْعَلُ ما يشاء، إلا إذا كان مُطْلَق الدواعي، وهو المختار، فأما من أُلْزِمَ بفعلِ معيَّن، فلا.

ولهذا يُقال: المكرَه غيرُ مختار. ويُجْعَلُ قَسِيم المختار، لا قِسْمًا منه. ومَنْ سَمَّاهُ مختارًا فإنه يعني أن له إرادةً واختيارًا بالقصد الثاني، فإنه يُرِيد الخَلاصَ من الشرّ، ولا خلاص له إلا بفعل ما أُكْرِهَ عليه، فصار مريدًا له بالقصد الثاني لا بالقصد الأول.

والغضبانُ الذي يمنعه الغضب من معرفةِ ما يقولُ وقصدِه، فهذا مِنْ أعظم الإغلاق، وهو في هذا الحال بمنزلة المُبَرْسَمِ والمجنون والسكران، بل أسوء حالاً من السكران؛ لأن السكران لا يقتل نفسه، ولا يُلْقِي ولده من عُلو، والغضبان يفعل ذلك، وهذا لا يتوجَّه فيه نزاعٌ أنه لا يقع طلاقه، والحديثُ يتناول هذا القسم قطعًا.

<sup>(</sup>١) خبر «ليس». (القاسمي).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري [(٥٩٨٠)] عن أبي هريرة. (القاسمي).

وحينئذ، فنقول: الغضبُ ثلاثة أقسام (١):

أحدها: أن يحصل للإنسان مبادئه وأوائله، بحيث لا يتغيّر عليه عقله، ولا ذهنه، ويَعْلَمُ ما يقول ويقصده، فهذا لا إشكال في وقوع طلاقِه، وعتقه، وصحة عقوده، ولا سيما إذا وقع منه ذلك بعد تردُّدِ فِحْره.

القسم الثاني: أن يبلغ به الغضب نهايته، بحيث يَنْغَلِقُ عليه بابُ العلم والإرادة، فلا يعلم ما يقول ولا يريدُه، فهذا لا يتوجَّهُ خلافٌ في عدم وقوع طلاقه، كما تقدم.

والغضبُ غُولُ العقل<sup>(٢)</sup>، فإذا اغتال الغضبُ عقله حتى لم يعلم ما يقول، فلا ريب أنه لا ينفذ شيء من أقواله في هذه الحالة، فإن أقوال

<sup>(</sup>۱) بهذا التقسيم يُرَدُّ على ابن المرابط حيث قال: «الإغلاقُ حَرَجُ النفس، وليس كل من وقع له فارق عقله، ولو جاز عدمُ وقوع طلاق الغضبان لكان لكلِّ أحدٍ أن يقول فيما جناه: كنت غضبانًا». نقله الحافظ في "فتح الباري» [(٩/ ١٠٣)].

ووجه الرَّدِّ أن الغضب ليس على إطلاقه كما فَهِمَه، والمرءُ يُدَيَّن في ذلك، كما حققه المؤلف في الوجه الحادي عشر، والرابع عشر، ومواضع أخر. (القاسمي).

وأصل هذا التقسيم لشيخ الإسلام ابن تيمية. انظر: «إعلام الموقعين» (٥٠/٤)، و«زاد المعاد» (٥/٥١).

 <sup>(</sup>۲) انظر: "إعلام الموقعين" (۲/ ۱۷۵)، و(۳/ ۵۳)، و"أقسام القرآن" (۲۲۵).
 قال ابن السكيت في "إصلاح المنطق" (۲۷۲، ۱۲۶):
 "والغُول: ما اغتال الإنسان وأهلكه، يقال: الغضب غُول الحِلْم".
 وانظر: "مجمع الأمثال" (۲/ ۲۱)، و"المستقصى" (۱/ ۳۲۷).

المكلف إنما تَنْفُذُ مع علم القائل بصدورها منه، ومعناها، وإرادته للتكلم بها.

فالأول يُخْرِجُ النائم، والمجنون، والمُبَرْسَم، والسكران، وهذا الغضبان.

والثاني: يُخْرِجُ من تكلم باللفظ وهو لا يعلم معناه ألبتة، فإنه لا يلزم مقتضاه.

والثالث: يُخْرِجُ من تكلم به مُكْرَهًا، وإن كان عالمًا بمعناه.

القسم الثالث: من تَوسَّط في الغضب بين المرتبتين، فتعدى مبادئه، ولم يَنْتَهِ إلى آخره بحيث صار كالمجنون، فهذا مَوْضِعُ الخلاف، ومحلُّ النظر.

والأدلةُ الشرعية تدلُّ على عدم نُفوذ طلاقه، وعتقه، وعقوده التي يُعْتَبَر فيها الاختيار والرضا، وهو فرعٌ من الإغلاق، كما فسَّره به الأئمة، وقد ذكرنا دلالة الكتاب على ذلك من وجوه.

وأما دَلالة السنة، فَمِنْ وجوه:

أحدها: حديث عائشة، وقد تقدُّم ذِكرُ وجه دَلالته (١).

الثاني: ما رواه أحمد والحاكم في مستدركه من حديث عمران بن حصين قال: قال رسول الله ﷺ: «لا نَذْرَ في غضب، وكفارتُه كفارة

<sup>(</sup>۱) (ص: ۱٦\_۱۹).

يمين»(١)، وهو حديث:صحيح، وله طرق.

وجهُ الاستدلال به: أنه ﷺ ألغى وجوبَ الوفاء بالنذر إذا كان في حال الغضب، مع أن الله سبحانه وتعالى أثنى على المُوفِين بالنذور، وأَمرَ النبيُ ﷺ الناذرَ لطاعة الله بالوفاء بنذره، وقال: «من نذر أن يطيع الله فَلْيُطِعْهُ، ومن نذر أن يعصيه فلا يعْصِهِ»(٢).

فإذا كان النذرُ الذي أثنى الله على مَنْ أوفى به، وأَمَرَ رسولُه بالوفاء بما كان مِنْهُ طاعةً = قد أثر الغضبُ في انعقاده، لِكُوْنِ الغضبان لم

(۱) رواه النسائي [(٣٨٥٥)] عن عمران، ورواه الإمام أحمد [(٢٤٧/٦)]، وأهل السنن عن عائشة بلفظ: «لا نذر في معصية» الخ. (القاسمي).

قلت: وفي حديث عمران اضطرابٌ في إسناده ومتنه، على ضعفٍ شديدٍ في أحد رواته.

انظر: «علل ابن أبي حاتم» (۱/ ٤٤٠)، و«الكامل» لابن عدي (٢/٣/٦)، و«تهذيب سنن أبي داود» للمصنّف (٩/ ٨٣)، و«إرواء الغليل» (٨/ ٢١١ ـ ٢١٣).

وحديث عائشة، قال الترمذي: «هذا الحديث لا يصحّ، لأن الزهريّ لم يسمع هذا الحديث من أبي سلمة».

وأعلُّه جماعة من الحقَّاظ.

انظر: «العلىل الكبير» للترمذي(٢٥٠)، و«العلى» للدارقطني (٥/ ق٣٧/أ)، و«سنن أبي داود» (٤/ ٩٢ \_ ٩٤)، و«فتح الباري» (١١/ ٥٨٧)، و«التلخيص» (٤/ ١٧٥)، و«مسند الطيالسي» (٣/ ٨٧ \_ ٨٩ ط هجر).

(٢) رواه الإمام أحمد [(٣٦/٦)]، والبخاري [(٦٣١٨)]، وأهل السنن عن عائشة. (القاسمي).

يقصده، وإنما حَمَله على إتيانِه (١) الغضبُ = فالطلاقُ بطريق الأولى والأحرى.

فإن قيل: فكيف رُتِّب عليه كفارة اليمين؟

قيل: ترَتُّبُ الكفارة عليه لا يدلُّ على تَرتُّب مُوجَبه ومقتضاه عليه، والكفارة لا تستلزم التكليف، ولهذا تجب في مال الصبيِّ والمجنون إذا قتلا صيدًا أو غيره، وتجب على قاتل الصيد ناسيًا أو مخطئًا، وتجب على على من وطىء في نهار رمضان ناسيًا ـ عند الأكثرين ـ، فلا يلزم من ترَتُّبِ الكفارة اعتبار كلام الغضبان.

وهذا هو الذي يسمِّيه الشافعيُّ: «نذر الغلق»، ومنصوصه: عدم وجوب الوفاء به إذا حلف به، بل يُخَيَّر بينه وبين الكفارة. وحُكِيَ له قولٌ آخر بتعيُّنِ الوفاء به إذا حنث، كما يلزمه الطلاق والعتاق<sup>(٢)</sup>، وهذا قول مالك<sup>(٣)</sup>، وأشهر الروايتين عن أبي حنيفة<sup>(٤)</sup>.

الثالث: ما ثبت في الصحيح عنه ﷺ أنه قال: «لا يقضي القاضي بين اثنين وهو غضبان» (٥) ، ولولا أن الغضب يؤثّرُ في قصده وعلمه لم

<sup>(</sup>١) في الأصل: «بيان». ولعل الصواب ما أثبت.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الأم» (٣/ ١٥٨ \_ ١٥٩)، و«المجموع» (٨/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المنتقى» للباجي (٣/٢٢٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الجامع الكبير» لمحمد بن الحسن (٨٢ ـ ٨٣)، و«فتح القدير» (٥/٦/٥).

<sup>(</sup>٥) قال الحافظ ابن حجر في «تلخيص الحبير» [(١٨٩/٤)]: «متفق عليه من =

يَنْهَهُ عن الحكم حالَ الغضب.

وقد اختلف الفقهاء في صحة حكم الحاكم في حال غضبه على ثلاثة أقوال سنذكرها بَعْدُ إن شاء الله.

حديث أبي بكرة». (القاسمي).

أخرجه البخاري (٦٧٣٩)، ومسلم (١٧١٧).

<sup>\*</sup> تنبيه: كذا وردت تسمية كتاب ابن حجر، وهو خطأ شائع، وصوابه: «التلخيص الحبير».

#### فصل

وأما آثار الصحابة، فمن وجوه:

أحدها: ما ذكره البخاري في صحيحه عن ابن عباس أنه قال: «الطلاق عن وَطَرِ، والعِتْقُ ما يُبْتَغَى به وجه الله»(١).

فحصر الطلاق فيما كان عن وَطَرٍ، وهو الغرضُ المقصودُ، والغضبانُ لا وَطَر له.

وهذا في الطلاق عن ابن عباسٍ نظيرُ قولهِ وقولِ أصحابه: لغوُ اليمين أن تحلف وأنت غضبان (٢).

(۱) قال الحافظ ابن حجر في «الفتح» [(۳۹۳/۹)]: «أي أنه لا ينبغي للرجل أن يطلّق امرأته إلا عند الحاجة، كالنشوز، بخلاف العتق، فإنه مطلوب دائمًا. والوَطَر ـ بفتحتين ـ: الحاجة: قال أهل اللغة: ولا يُبْنَى منها فعل».

وقال المؤلف في «إعلام الموقعين» [(٣/٣٥)]: «معنى قول ابن عباس: «إنما الطلاق عن وطر» أي: عن غرض من المطلّق في وقوعه.

(قال:) وهذا من كمال فقهه رضي الله عنه، وإجابة دعاء الرسول له؛ إذ الألفاظ إنما يترتب عليها موجباتها لقصد اللافظ بها، ولهذا لم يؤاخذنا الله باللغو في أيماننا...، وكذلك لا يؤاخذ الله باللغو في أيمان الطلاق، كقول المحالف في عرض كلامه: عَلَيَّ الطلاق لا أفعل، والطلاقُ يلزمني لا أفعل، مِنْ غير قصدٍ لعقد اليمين.

بل إذا كان اسم الرب جل جلاله لا ينعقد به يمين اللغو، فيمينُ الطلاق أولى ألاً ينعقد، ولا يكون أعظم حرمةً من الحلف بالله، وهذا أحد القولين في مذهب أحمد، وهو الصواب». (القاسمي).

(٢) تقدم تخريج قول ابن عباس وطاووس (ص: ٨).

الوجه الثاني: أن الزهريَّ روى عن أبان بن عثمان عن عثمان أنه رد طلاق السكران (١)، ولا يُعْرَفُ له مخالفٌ من الصحابة (٢).

وهذا القول هو الصحيح، وهو الذي رجع إليه الإمام أحمد أخيرًا (٣). قال في رواية أبي طالب: والذي لا يأمر فيه بالطلاق فإنما أتى خصلة واحدة، والذي يأمر بالطلاق قد أتى خصلتين: حرَّمَها

(۱) أخرجه سعيد بن منصور (۱/ ۳۱۰)، وابن أبي شيبة (۵/ ۳۰)، والبيهقي في «الكبرى» (۷/ ۳۰۹) وغيرهم.

وفي سماع الزهري من أبان خلاف عند أهل الحديث، وذكر الإمام أبي حاتم الرازي \_ رحمه الله تعالى \_ الاتفاق على عدم السماع، كأنه يريد به اتفقه هو وأبو زرعة الرازي وأصحابهما، فحسب، كما يُستفاد من كلامه في موضع آخر.

وَ إِلاَ فقد ذهب إلى إثبات السماع جماعة، منهم: الذُّهلي، ودُحَيْم، وأبو زرعة الدمشقي، أوانتصر له الأخير انتصارًا بالغًا.

انظر: «المراسيل» (۱۸۹ ـ ۱۹۲)، و«الجرح والتعديل» (۱/۸)، و«تاريخ أبي زرعة الدمشقي» (۱/۸، ۵۰۹).

ودلائلُ السماع ونحدمه متعارضة، وتحرير ذلك له مقامٌ آخر.

لكنَّ التحقيق أن هذا الأثر ليس من رواية الزهريِّ عن أبان مباشرة، وإن أوهم ذلك بعضُ الرواة باختصاره لقصَّة الأثر، وإنّما هو من رواية الزهريِّ عن عمر بن عبدالعزيز عن أبان، كما هو ظاهرٌ جدًّا من سياق القصّة.

وهذا إسنادٌ متصلٌ صحيحٌ باتُّفاق.

(٢) انظر: «الإشراف» لابن المنذر (١٩١/٤).

(٣) بعد قوله بالوقوع، كمبًا تفيده رواية الميموني، ثم توقَّفِه، كما في «مسائل ابن هانىء» (١٧٨)، و«مسائل صالح» (١٧٣)، و«مسائل صالح» (١٤٧، ١٤٧). وانظر: «الروايتين والوجهين» للقاضي (١٥٦ / ١٥٦).

عليه، وأحلَّها لغيره؛ فهذا خيرٌ من هذا. وأنا أتقي جميعها(١).

وقال في رواية عبدالملك الميموني: قد كنتُ أقول إن طلاق السكران يجوز، حتى تبيَّنتُه، فغَلَبَ عليَّ أنه لا يجوز طلاقه؛ لأنه لو أقرَّ لم يَلْزَمْهُ، ولو باع لم يَجُزْ بيعُه. قال: وأُلْزِمُه الجناية، وما كان مِنْ غير ذلك فلا يَلْزَمُه.

قال أبو بكر (٢): وبهذا أقول.

وقال في رواية أبي الحارث: أرفعُ شيءٍ فيه (٣): حديثُ الزهريِّ عن (٤) أبان بن عثمان عن عثمان: «ليس لمجنونٍ ولا سكران طلاق».

وهو اختيار الطحاوي (٥)، وأبي الحسن الكرخي (٢)، وإمام الحرمين (٧)، وشيخ الإسلام ابن تيمية (٨)، وأحد قولي الشافعي (٩).

<sup>(</sup>١) في الأصل: جميعًا. ولعل الصواب ما أثبتُه من «إعلام الموقعين».

 <sup>(</sup>۲) عبدالعزيز بن جعفر، في كتابيه: «الزاد»، و«الشافي». انظر: «إعلام الموقعين»
 (۲) ٤٨/٤)، و «زاد المعاد» (٥/ ۲۱۰ ـ ۲۱۱).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: في. وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: بن. وهو تحريف.

<sup>(</sup>٥) انظر: مختصر «اختلاف العلماء للطحاوي» للجصاص (٢/ ٤٣١).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المبسوط» (٦/ ١٧٦)، و"فتح القدير» (٣/ ٤٨٩).

<sup>(</sup>٧) انظر: «البرهان» (١/ ١٠٥ ـ ١٠٦)، و«التلخيص» (١/ ١٣٥ ـ ١٣٨) له، و«البحر المحيط» (١/ ٣٥٣ ـ ٢٥٤).

<sup>(</sup>۸) انظر: «مجموع الفتاوى» (۱۰/ ۲۶۲، ۱۱۲/۱۲ ـ ۱۱۲، ۳۳/ ۱۰۲ ـ ۱۰۹)، و «الاختيارات» للبعلى (۳۲۵).

<sup>(</sup>٩) انظــر: «الأم» (٦/٧٧٤، ٥٥٨، ٦٤٢ ـ ٦٤٢، ٦٤٩، ٦٥١، ٦٨٣، ٦٩٥، ٢٩٥، ٢٩٥، ٢٩٥، ٢٩٠). =

وإذا كان هؤلاء لا يُوقِعُون طلاق السكران، لأنه غير قاصدٍ للطلاق؛ فمعلومٌ أن الغضبان كثيرًا ما يكون أسوأ حالاً من السكران.

والسكرُ نوعان: شُكْرُ طَرَب، وسُكْرُ غضَب، وقد يكون هذا أشدَّ، وقد يكون الله أشدَّ، فإذا اشتدَّ به الغضبُ حتى صار كالسكران كان أولى بعدم وقوع الطلاق منه؛ لأنه يُعْذَرُ مالا يُعْذَر السكران، ويَبْلُغُ به الغضبُ أشدَّ ما يَبْلُغُ به السُّكْر، كما يُشاهَد مِنْ حال السكران والغضبان.

قال القاسمي: أقال الحافظ ابن حجر في "فتح الباري" [(٣٠٣/٩)]: «وذهب إلى عدم وقوع طلاق السكران أيضاً ـ كعثمان ـ: أبو الشعثاء، وعطاء، وطاووس، وعكرمة، والقاسم، وعمر بن عبدالعزيز، ذكره ابن أبي شيبة عنهم بأسانيد صحيحة، وبه قال ربيعة، والليث، وإسحاق، والمزني، واختاره الطحاوي».

#### فصل

وأما الاعتبارُ وأصولُ الشريعة، فمن وجوه:

الأول: أنَّ المؤاخذة إنما ترتَّبَتْ على الأقوال، لكونها أدلةً على ما في القلب مِنْ كسبِه وإرادته، كما قال تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللّغوِفِ آيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٥]، فجعل سبب المؤاخذة كَسْبَ القلبِ، وكَسْبُه هو إرادتُه وقصدُه. ومَنْ جرى على لسانه الكلامُ مِنْ غير قصدٍ واختيار، بل لشدةِ غضبٍ وسُكْرٍ أو غير ذلك، لم يكن من كَسْبِ قلبه.

ولهذا لم يؤاخذ الله سبحانه الذي اشتدَّ فرحُه بوجودِ راحلته بعد الإياس منها، فلما وَجَدها أخطأ من شدة الفرح، وقال: اللهم أنت عبدي وأنا ربك (١)، فجرى هذا اللفظُ على لسانه من غير قصدٍ، فلم يؤاخذه به، كما يجري الغلطُ في القرآن على لسان القارىء.

لكن، قد يقال: هذا قَصَد الصواب فأخطأ، فلم يُؤاخَذُ؛ إذْ كان قصد ضد ما تكلّم به، بخلاف الغضبان إذا طَلّق، فإنه قاصدٌ للطلاق.

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى الحديث الذي رواه مسلم [(۲۷٤٦)] عن أنس قال: قال رسول الله عن أشرة إلى الحديث الذي رواه مسلم وعن يتوب إليه من أحدكم كانت راحلته بأرض فلاة، فانفلتت منه وعليها طعامه وشرابه، فأيس منها، فأتى شجرة فاضطجع في ظلها، قد أيس من راحلته، فبينما هو كذلك إذ هو بها قائمة عنده، فأخذ بخطامها، ثم قال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي وأنا ربك. أخطأ من شدة الفرح». (القاسمي).

قيل: لا كلام في الغضبان العالِم بما يقول، القاصدِ المختارِ لِحُكْمِه دفعًا لمكروه البقاء مع الزوجة، وإنما الكلامُ في الذي اشتد غضبه حتى ألجأه الشيطانُ إلى التكلُّم بما لم يكن مختارًا للتكلُّم به، كما يُلْجِئُه إلى فعل مالم يكن لولا الغضبُ يفعلُه. يوضّحه:

الوجه الثاني: وهو أنَّ الإرادة فيه هو محمولٌ عليها، مُلْجَأٌ إليها، كالمُكْرَهِ، بل المُكْرَهُ أحسنُ حالاً منه؛ فإن له قصدًا وإرادة حقيقة، لكنْ هو محمولٌ عليه، وهذا ليس له قصدٌ في الحقيقة، فإذا لم يَقَع طلاقُ المكرَهِ فَطلاقُ هذا أولى بعدم الوقوع. يوضّحه:

الوجه الثالث: وهو أن الأمر الحامل للمُكْرَه على التكلُّم بالطلاق يُشْبِهُ الحامل للغضبان على التكلُّم به؛ فإن المتكلِّم مُكْرَهًا إنما يقصد الاستراحة من توقَّع ما أُكْرِه به إن لم يُباشَرْ به، أو من حصوله إن كان قد باشره شيءٌ منه (١)، فيتكلم بالطلاق قاصدًا لراحته مِنْ أَلَم ما أُكْرِه به.

وهكذا الغضبان، فإنه إذا اشتد به الغضب يَأْلُمُ بِحَمْلِه، فيقول ما يقول، ويفعل ما يفعل، ليدفع عن نفسه حرارة الغضب، فيستريح بذلك، وكذلك يلطم وجهه، ويصيح صياحًا قويًّا، ويشق ثيابه، ويُلقِي ما في يده؛ دفعًا لألم الغضب، وإلقاءً لِحِمْلِه عنه، وكذلك يدعو على نفسه وأحبِّ الناس إليه، فهو يتكلم بصيغة الطلب والاستدعاء والدعاء وهو غيرُ طالبِ لذلك في الحقيقة، فكذلك يتكلم بصيغة الإنشاء وهو

<sup>(</sup>١) في الأصل: "إن كان قد شبه شيء منه"، وفي المطبوعة: "إن كان قد باشره بشيء". ولعل الأقرب ما أثبتُ، والله أعلم.

غير قاصدِ لمعناها.

ولهذا يأمر الملوكُ وغيرُهم عند الغضب بأمور يَعْلَمُ خواصَّهم أنهم تكلموا بها دفعًا لحرارة الغضب، وأنهم لا يريدون مقتضاها، فلا يَمْتَثِلُه خواصَّهم، بل يؤخرونه، فَيَحْمَدُونَهُمْ على ذلك إذا سكن غضبهم.

وكذلك الرجل وقتَ شدة الغضب يقومُ ليبطش بولده أو صديقه، فيَحُولُ غيرُه بينَه وبين ذلك، فيَحْمَدَهُم بعد ذلك، كما يَحْمَدُ السكرانُ والمحمومُ ونحوُهما مَنْ يحول بينه وبين ما يَهُمُّ بفعله في تلك الحالة.

الوجه الرابع: أن العاقل لا يستدعي الغضب ولايريدُه، بل هو أكرهُ شيءٍ إليه، وهو كما قال النبي ﷺ: «جَمْرَةٌ في قلب ابن آدم، أَمَا رأيتم من احمرارِ عَيْنَيْه وانتفاخِ أوداجه؟!»(١).

والعاقلُ لا يقصد إلقاء الجمرة في قلبه، فهو ناشيءٌ فيه بغير اختياره، وإذا كان هو السببَ الحاملَ على التكلُّم بالطلاق وغيره، لم يكن ذلك أيضًا مضافًا إلى اختياره وإرادته، وهذا كما أن إرادة السبب إرادةٌ للمسبَّب، يوضِّحه:

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد [(۱/۵۱ - ۵۲)]، والترمذي [(۲۱۹۱)] أنه عليه الصلاة والسلام قال في خطبته: «ألا إن الغضب جمرة. . . »الخ. (القاسمي).

قال الترمذي: "هذا حديث حسن صحيح".

وحسنه ابن حجر في «الأمالي المطلقة» (١٧٠).

وانظر: «المجروحين» لابن حبان (٢/١٠٤)، و«الأمثال» لأبي الشيخ الأصبهاني (٢٨٣).

الوجه الخامس: وهو أنك تقولُ للغضبان إذا اشتد غضبه، ففَعَل مالم يكن يفعله، أو تكلَّم ما لم يكن يتكلَّمُ به قبل الغضب: هل أردت ذلك أو قصدته؟ فيحلف أنه ما أراده ولا قصده، ولا كان له باختيار، ويحلف أنه وقع بغير اختيار. ولا تنكر هذا، فإنك تَجدُهُ من نفسك.

وتحقيقُ الأمر: أن له فيه إرادةً هو محمولٌ عليها، حَمَلُهُ عليها الغضبُ، فهي كإرادة المكرَه، بل المكرَه أَدْخَلُ في الإرادة كما تقدم، وهذا يدلُّ على أن الغضبان أولى بعدم الوقوع من المكرَه. يوضِّحه:

الوجه السادس: وهو أن الخوف في قلب المكره كالغضب في قلب العضبان، لكنَّ المكرة مقهورٌ بغيره مِنْ خارج، والغضبانُ مقهورٌ بغضبه الداخلِ فيه، وقهرُ الإكراه يُبْطِلُ حكم الاقوالِ التي أُكرِة عليها ويجعلها بمنزلة كلام النائم والمجنون، دون حكم الأفعال، فإنه يُقْتَلُ إذا قَتَل، ويَضْمَنُ إذا أتلف = فكذلك قَهْرُ الغضبِ يُبْطِلُ حكمِ أقوال الغضبان دون أفعاله، حتى لو قَتَل في هذه الحالة أو أتلف شيئًا ضمنه.

هذا كلُّه في الغضبان الذي يَكْرَهُ ما قاله حقيقةً، فأما من هو مُرِيدٌ له، على تقديرِ عدم غضبه لاقتضاء سببِ ذلك (١)؛ فليس من هذا الباب، كمن زنَتْ امرأته فغضب فطلَّقها لأنه لا يَرَى المُقام مع زانيةٍ، فلم يَقْصِدْ بالطلاقِ إطفاءَ نار الغضب، بل التخلُّصَ من المُقام مع زانيةٍ، فهذا يقع طلاقه.

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل، وفي المطبوعة: «السبب ذلك».

فتأمَّلُ هذا الفرق؛ فإنه حرفُ المسألةِ ونُكْتَتُها، وهذا بخلاف مَنْ خاصَمَتُهُ امرأته وهو يعلم من نفسه إرادة المُقام معها على الخصومة وسُوءِ الخُلُق، ولكنْ حَمَلهُ الغضبُ على أنْ شَفى نفسَه بالتكلُّم بالطلاق، وكسرًا لها(١) وإطفاءً لنار غضبه. يوضِّحه:

الوجه السابع: وهو أن الغضبان يفعل أمورًا مِنْ شَقِّ الثياب، وإتلاف المال، وغير ذلك، مِمَّا لو أُكْرِهَ به حتى يتكلم بالطلاق لم يَنْفُذْ طلاقُه، وَلَغَتْ أقوالُه، فإذا فعل هو هذه الأمور عُلِم أن الذي ألجأه إليها أعظمُ من الإكراه؛ فإن المكرّه لو أُكْرِه بها لم يَفْعَلْها، وهذا قد فعلها، فعُلِم أن المقتضي لفعلها فيه أولى من اقتضاء الإكراه لفعلها، والمكرّه لو فُعِلَ به ذلك كان مكرهًا، فالغضبان كذلك، وهذا واضحٌ جدًّا.

فإن قيل: المكرَهُ إذا تَكَلَّمَ بما أُكْرِه عليه دَفَعَ عنه الضرر، والغضبانُ لا يَدْفَعُ عنه بهذا القول ضررًا، فليس كالمكره.

قيل: لا ريب أنهما يفترقان في هذا الوجه، ولكنْ لا يُوجِبُ ذلك أن يكون الغضبان مختارًا مريدًا لما قاله أو فعله، بل [هو] أَكْرَهُ شيء إليه. وهذا أمرٌ لا يمكن دفعه.

فإن قيل: فما الحاملُ له على فعل ما يكرهه ويؤذيه، مِنْ غير أن يتوصَّل به إلى ما هو أحبُّ إليه منه؟

قيل: لما كان الغضبُ عدوَّ العقل(٢)، وهو له كالذئب للشاة،

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل، ولعل الأصوب بحذف الواو.

<sup>(</sup>٢) كذا بالأصل، وربّما كانت: غول العقل. كما مرّ.

قلّما يتمكن منه إلا اغتال عقله = فقصد إزالة الغضب وإطفاء ناره، وهذا مقصودٌ صحيحٌ في نفسه، لكنْ لما غاب عنه عقلُه قَصَد إزالة ذلك \_ ممّا فيه ضررٌ عليه \_ ليخفّف عن نفسه ما هو فيه من البلاء، ولولا ذلك لم يفعل مالا يفعله في الرّضا، ولا تكلّم بما لم يكن يتكلم به، فهو قصد أن يستريح ويَسْكُن ويَبْرُدَ غضبُه بتلك الأقوال والأفعال، وإن لم يدفع ذلك عنه جملته (۱) تلك الشّدة فإنها تُخفّفُ وتُضْعِف.

فاقتضت رحمة الشارع به أنْ ألغى أقوالَه في هذه الحال؛ إذْ يُمْكِنُ (٢) أن لا يترتَّب عليها أثرها، وتكون كأقوال المُبَرُسَم، والمجنون الهاجِر (٣)، ونحوهما، وأما الأفعال فلا يُمْكِن إلغاء أثرها؛ فرَتَّبَ عليه مُوجَب فعله.

فإن قيل: فيلزمكم على هذا أنه لو حلف في هذه الحال أن لا تنعقد يمينه.

قيل: قد قال بذلك جماعة من السلف والخلف، واختاره من لا يُرتابُ في إمامته وجلالته، وكان يُقْرَنُ بالأثمة الكبار: إسماعيل بن إسحاق القاضى (٤).

فإن قيل: لكنَّ المنقول عن الصحابة وجمهور التابعين والأئمة

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل. ولعلها: بجملته.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: ان تمكن، ولعل الصواب ما أثبت، وانظر ما يأتي (ص: ٤١).

<sup>(</sup>٣) أي: المتكلم بالهُجْر - بالضم - وهو القبيح من الكلام. (القاسمي).

<sup>(</sup>٤) انظر ما تقدم (ص: ٩).

الأربعة اعتبار نذر اللَّجاج والغضب، وإن تنازعوا في مُوجَبه، فأوجب مالك وأهل العراق الوفاء به كنذر التبرُّر، وخَيَّر الليث بن سعد والشافعيُّ وأحمد بن حنبل بين فعله وبين كفارة اليمين، ولم يقل أحدٌ منهم: إنه لا ينعقد، وإنه لغو<sup>(۱)</sup>. وقد ذكر الله تعالى الكفارة في الأيْمان كلِّها ولم يُحَصِّلُ (۲) منها يمين الغضب دون يمين الرضا.

قيل: نعم، هذا حقّ، ولكن اليمين لما قَصَد صاحبُها الحَضّ أو المَنْعَ كانت الكفارةُ رافعةً لما حصل بها من الضرر، بخلاف الطلاق والعتاق فإنهما إتلافٌ مَحْضٌ لِمُلْكِ البُضْعِ والرَّقبة، ولا كفارة فيهما، فالضررُ الحاصل بوقوعهما لا يندفعُ بكفارة ولا غيرها، وكما أنه يُفرَقُ في الإكراه بين نوع ونوع، فالإكراه يُبيحُ الأقوال عندنا وعند الجمهور، وكلُّ قولِ أَكْرِه عليه بغير حقي فإنه باطل، وأبو حنيفة يفرِّقُ بين نوع ونوع.

والإكراة على الأفعال ثلاثةً أنواع (٤):

نوعٌ لا يُباح بالإكراه، كقتلِ المعصومِ، وإتلافِ أطرافِه. ونوعٌ يُبِيحُه الإكراه بشرط الضمان، كإتلاف مالِ المعصوم.

<sup>(</sup>۱) انظر ما تقدم (ص: ۲۲ ـ ۳۲).

<sup>(</sup>٢) أي يُمَيِّز، ومنه آيةً ﴿وَحُصِّلَ مَافِي ٱلصُّدُورِ ۞﴾ [العاديات: ١٠]. (ق).

 <sup>(</sup>٣) انظر: كتاب الإكراه من «المبسوط» (٣٤/٣٨\_١٥٦)، و«بدائع الصنائع»
 (٦/ ١٨٤ \_ ١٠٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: «التقريب لعلوم ابن القيم» (٦١).

ونوعٌ مختلفٌ فيه، كالزنا، والشُّرْبِ<sup>(۱)</sup>، والسرقة، وفيه روايتان عن الإمام أحمد<sup>(۲)</sup>.

فما أمكن تلافيه أُبِيح بالإكراه، كالأقوال والأموال، وماكان ضرره كضرر الإكراه لم يُبَعْ به، كالقتل؛ فإنه ليس قتلُ المعصوم بحياةِ المكرَه أولى من العكس.

وأما الأفعال: فالقرآن يدل على رفع الإثم فيها، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُكْرِهُواْ فَنَيَلَتِكُمْ عَلَى اللِّهِ عَلَى اللِّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّاعِمَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل

<sup>(</sup>١) شرب الخمر.

<sup>(</sup>۲) انظر: «الفروع» (٦/٥٧، ۹۹ ـ ۲۰۰).

<sup>(</sup>٣) روى ابن جرير [(١٧٥ - ١٧٥)] عن ابن عباس في الآية قال: «كانوا في الجاهلية يُكرِهون إماءهم على الزنا، بأخذون أجورهن، فقال الله: لا تكرهوهن على الزنا من أجل المنالة في الدنيا، ﴿وَمَن يُكْرِهِهُنَ فَإِنَّ اللّهَ مِنْ بَعَدِ إِذَا أَكْرِهْنَ».

وعن مجاهد قال: "كانوا يأمرون ولاًئدهم يُبَاغِينَ، يفعلن ذلك فيُصبنن، فيأتينَهم بكسبهن، فكانت تباغي، فيأتينَهم بكسبهن، فكانت لعبدالله بن أبيّ بن سلول جارية، فكانت تباغي، فكرهت وحلفت أن لا تفعله، فأكرهها أهلها، فانطلقت فباغت بِبُرْدٍ أخضرٍ فأتتهم به، فأنزل الله تبارك وتعالى هذه الآية».

وُقولُه تعالى: ﴿إِنَّ أَرَدُنَ تَصَمُّنا ﴾ ليس لتخصيص النهي به وإخراج ماعداه، بل لخروجه مخرج الأغلب، أو مخرج المبالغة في الزجر والتنبيه على أن المولى أحقُّ بإرادته، أو لعدم شرط التكليف إذا تخلف؛ لأنهن إذا لم يُرِدُن المحصُّن لم يَكْرَهْنَ البغاء، فلا يمكن الإكراه عليه. أفاده الفناري في "فصول البدائع".

وإيثارُ كلمة «إنْ» على «إذا» للإيذان بوجوب الانتهاء عن الإكراه عند \_

الوجه الثامن: أن النبي على شرع للغضبان أن يقول: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، وأن يتوضأ، وأن يتحوّل عن حالته؛ فإن كان قائمًا فَلْيَقْعُدْ، وإذا كان قاعدًا فليضطجع، قال: «إن الغضب من الشيطان، وإن الشيطان من النار، وإنما تطفأ النار بالماء، فإذا غضب أحدكم فليتوضأ»(١).

وهذا يدل على أنه محمولٌ عليه من غيره، وأن الشيطان يُغْضِبُه لِيَحْمِلَهُ بغضبه على فعل ما يُحبُّه الشيطان، وعلى التكلُّم به. وما يضاف إلى الشيطان مما يكرهه العبد ولا يحبُّه، فلايؤاخذ به الإنسان، كالوسوسة والنسيان، كما قال فتى موسى لموسى: ﴿ وَمَا أَنسَنِيهُ إِلَّا الشَّيْطَنُ أَنْ أَذَكُرُمُ اللهِ الكهف: ٦٣].

فالله تعالى لا يؤاخِذُ بالوسوسة، ولا بالنسيان؛ إذْ هما من أثرِ فِعْلِ الشيطان في القلب، وقد أخبر النبيُّ عَلِيْ أن الغضب من الشيطان، فيكون أثره مضافًا إليه أيضًا، فلا يُؤَاخَذُ به العبد، كأثر النسيان، فإنه لو حلف أن لا يتكلم بكذا فتكلم به ناسيًا لم يحنث؛ لعدم قصده وإرادته لمخالفة ما عَقَد يمينَه عليه، وإنْ كان قاصدًا للكلام، فإنه لم يقع منه إلا بقصده وإرادته.

وهذه حالُ الغضبان، فإنه لم يقصد حقيقة ما تكلم به وموجّبه، بل جرى على لسانه كما جرى كلام الناسي على لسانه، بل قَصْدُ الناسي

خون إرادة التحصُّن في حيِّز التردُّد والشك، فكيف إذا كانت محققة الوقوع؟. (القاسمي).

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه (ص: ۱۵).

للتكلُّم أظهرُ من قصد الغضبان، ولهذا يقول الناسي: قصدتُ أن أقول كذا وكذا. والغضبانُ يحلف أنه لم يقصد.

الوجه التاسع: أن القُصُودَ في العقود معتبرة في عَقْدِها كلِّها (۱)، والغضبانُ ليس له قصدٌ معتبر في حل عُقْدَةِ النكاح، كما ليس له قصدٌ في قتلِ نفسه وولده وإتلافِ ماله، فإنه يفعل في الغضب هذا ويقول هذا، فإذا لم يكن له قصدٌ معتبر لم يصحَّ طلاقُه.

فإن قيل: فهذا ينتقض عليكم بالهازل، فإنه يصحُّ طلاقه (٢) وإنْ لم يكن له فيه قصد.

قيل: الفرق بينهما أن الهازل قَصَدَ التكلم باللفظ وأراده رضًا واختيارًا منه، لم يُحْمَلُ على التلفُظ به، وغايتُه أنه لم يُرِدْ حكمه وموجَبه، وذلك إلى الشارع ليس إليه، فالسببُ الذي إليه قد أتى به اختيارًا وقصدًا، مع علمه به، لم يُحْمَلُ عليه، والسببُ [الذي] إلى

<sup>(</sup>۱) قال المؤلف في "إعلام الموقعين" [(٣/٥٠ ـ ٥٥)]: "إيّاك أن تهمل قصد المتكلم ونيته وعُرْفه، فَتَجْنِي عليه وعلى الشريعة، وتنسب إليها ما هي بريئة منه، وتُلْزِمَ الحالف والمقرَّ والناذِر والعاقِد ما لم يُلْزِمْهُ الله ورسوله، ففقيه النّفْسِ يقول: ماأردت؟، ونِصْف الفقيه: يقول ماقلت؟، فاللغوُ في الأقوال نظيرُ الخطأ والنسيان في الأفعال، وقد رفع الله المؤاخذة بهذا وهذا، كما قال المؤمنون: ﴿ رَبِّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن فَسِينَا آوَ أَخْطَأَناً ﴾ فقال ربهم تبارك وتعالى: قد فعلت». (القاسمى).

<sup>(</sup>٢) أي على ما قاله الشافعية والحنفية، وقولٍ في مذهب أحمد، وخالَف غيرُهم كما سيأتي بيانه في الوجه الثامن عشر، فصحة طلاقه ليس مُجْمَعًا عليها. (القاسمي).

المشرّع (١) ليس إليه، فلا يصحُّ اعتبار أحدهما بالآخر، وكيف يُقاس الغضبانُ على المتخذِ آيات الله هُزوًا ؟! وهذا من أفسد القياس.

الوجه العاشر: أن الغضب مرضٌ من الأمراض، وداءٌ من الأدواء، فهو في أمراض القلوب نظيرُ الحُمَّى والوسواس والصَّرعِ في أمراض الأبدان، فالغضبانُ المغلوبُ في غضبه كالمريض والمحموم، والمصروع المغلوب في مرضه، والمبرسَمِ المغلوب في برسامه.

وهذا قياسٌ صحيح في الغضبان الذي قد اشتد به الغضب حتى لا يعْلَمُ ما يقول، وأما إذا كان يَعْلَمُ ما يقول، ولكنْ يتكلَّم به حرجًا وضِيْقًا وغَلَقًا، لا قصدًا للوقوع، فهو يُشْبِهُ المُبَرْسَمَ والهاجِر مِن الحُمَّى مِنْ وجه، ويشبه المكرّه القاصد للتكلم مِنْ وجه، ويشبه المختار القاصد للطلاق من وجه، فهو مترددٌ بين هذا وهذا وهذا، ولكنَّ جهة الاختيار والقصدِ فيه ضعيفةٌ، فإنه يعلم من نفسه أنه لم يكن مختارًا لما صَدَر منه مِنْ خراب بيته، وفراق حبيبه، وكونِه يراه في يدِ غيره، فإنْ كان عاقلاً لا يختار هذا إلا لِيَدْفَعَ به ما هو أكرهُ إليه منه، أو ليُحَصِّلُ به ما هو أحبُّ إليه، فإذا انتفى هذا وهذا لم يكن مختارًا لذلك.

وهذا أمرٌ يعلمهُ كلُّ إنسانِ من نفسه، فصار تردُّده بين المريض المغلوب، والمكرهِ والمحمولِ على الطلاق، وأيُّهما كان فإنه لا يَنْفُذُ طلاقُه.

فإن قيل: الفرقُ بينهما أنَّ المريض المغلوب لا يَمْلِكُ نفسه في

<sup>(</sup>١) في الأصل: والسبب إلى المشرع. والوجهُ ما أثبتٌ.

الحال، والمكرَه وإنْ مَلَك نفسه لكنّه لا يملك دفع المكروه عنه، وأما الغضبان فإنه يمكنه أن يملك نفسه. كما قال النبيُّ ﷺ: «ليس الشديد بالصّرعة، ولكنه الذي يَمْلِكُ نفسه عند الغضب»(١).

قيل: مِنَ الغضب ما يُمْكِنُ صاحبُه أن يملك نفسه عنده وهوالغضب في مبادئه، فإذا استحكم وتمكَّن منه لم يَمْلِكْ نفسه عند ذلك، وكذاك الحُزْنُ الحامل على الجَزَع، يُمْكِنُ صاحبُه أن يملك نفسه في أوله، فإذا استحكم وقهَر لم يملك نفسه، وكذلك الغضب يُمْكِن صاحبُه أن يملك نفسه في أوله، فإذا تمكن واستولى سلطانُه على القلبِ لم يملك نفسه في أوله، فهواختياريُّ في أوله، اضطراريُّ في القلبِ لم يملك صاحبُه قلبَه، فهواختياريُّ في أوله، اضطراريُّ في نهايته، كما قال القائل (٢):

ياعاذلي والأمرُ في يده هارٌ عَذَلْتَ وفي يدي الأمرُ

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد [(۲/ ۲۳٦)]، والشيخان [البخاري (۵۷٦۳)، ومسلم (۲۳۰۹)] عن أبي هريرة.

قال ابن الأثير في «النهاية» [(٣/ ٢٣ ـ ٢٤)]: «الصُّرَعة ـ بضم الصاد وفتح الراء ـ المبالغُ في الصراع، الذي لا يُغلَب. فنقله إلى الذي يَغلَبُ نفسه عند الغضب ويقهرها، فإنه إذا مَلكها كان قد قهر أقوى أعداثه وشر خصومه؛ ولذلك قال: أعدى عدو لك نفسك التي بين جنبيك.

وهذا من الألفاظ التي نقلها عن وضعها اللغوي لضرب من التوشع والمجاز، وهو من فصيح الكلام؛ لأنه لمّا كان الغضبانِ بحالّة شديدة من الغيظ، وقد ثارت عليه شهوة الغضب، فقهرها بحلمه، وصَرَعها بثباتِه، كان كالصّرَعة الذي يصرع الرجال ولا يصرعونه». (القاسمي).

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه. وانظر البيت أيضًا في «روضة المُحبين» (١٨٨)، و«شفاء العليل» (١/٩١).

وهكذا السكران، سببُ السُّكْرِ مقدورٌ له، يُمْكِنُه فعلُه وتركُه، فإذا أتى بالسبب خَرَج الأمرُ عن يده، ولم يملك نفسه عند السُّكْرِ، فإذا كان السكر الذي هو مُفَرِّطٌ بتعاطي أسبابه ويَقْدِرُ على ملك نفسه باجتنابها، قَدْ عَذَر الصحابةُ وغيرُهم من الفقهاء صاحبَه إذا طلَّق في هذه الحال، مع كونه غير معذور في تعاطي سببه = فَلأَنْ يُعْذَر سكرانُ الغضبِ الذي لم يُفَرِّطُ \_ مع شدة سُكْرِه على سُكْرِ الخمر \_ أولى وأحرى.

الوجه الحادي عشر: وهو أنَّ مِن الناس مَنْ إذا لم يُنْفِذُ غضبَه قَتلَه غَضبُه، ومات أو مرض أو غُشِيَ عليه، كما يُذكَر عن بعض العرب أن رجلاً سبَّهُ، فأراد أن يَرُدَّ على السابِ (۱)، فأمسك جليسٌ له بيده على فمه، ثم رفع يده لما ظنَّ أن غضبه قد سَكَن، فقال: قتلتني! ردَدْت غضبي في جوفي!. ومات من ساعته (۲).

قَإِذَا نَفَذَ مَثُلُ هَذَا غَضِبَه بَقَتَلِ أَو ظَلْمِ لَغَيْرَه، لَم يُعْذَرْ بَذَلك، كَالسَكُران، وأما إذا نفذ بقولٍ فإنه يُمْكِنُ إهدارُ قولِه، وأنْ لا يَتَرَتَّب أثرُه عليه، كما أهدر اللهُ سبحانَه دعاءَه ولم يُرتِّبُ أثره عليه، ولم يستجبه له.

ولهذا ذهب بعض الفقهاء إلى أنه لا يُجْلَدُ بالقذف في حال الخصومة والغضب، وإنما يُجْلَدُ به إذا أتى به اختيارًا وقصدًا لقذفه (٣)،

<sup>(</sup>١) في الأصل: «عن السباب». ولعل الصواب ما أثبت.

<sup>(</sup>٢) القصة في: «نسب قريش» (١٦٢)، و«التعازي والمراثي» (١٤٣)، وغيرهما.

<sup>(</sup>٣) لم أقف على من صرّح به \_ فيما فتّشتُ من كتب الفقه \_، ويمكن تخريجه على طلاق الغضبان، كما صنع بعضهم في السكران.

والفقهاءُ يشدِّدون في القذف حال الغَضب ما لا يشدِّدون في غيره، ولذا ذهب بعضهم إلى الحدِّ بالتعريض بالقذف في حال الخصومة والغضب دون الرضا؛ لأن الغضب قرينةٌ على إرادة وقصد القذف.

وهو قول قويٌّ جدًّا، ويدلُّ عليه أن الخصم لا يُعَزَّرُ<sup>(۱)</sup> بِجَرِحِه لخصمه، وطعنِه فيه حال الخصومة، بقوله: هو فاجرٌ، ظالمٌ، غاشمٌ، يحلف على الكذب، ونحو ذلك.

ومَنْ يَحُدُّه في هذه الحال يُفرِّقُ بين قذفِه وطلاقه بأن القذف حقٌ لآدميٍّ، وانتهاكُ لعرضه، أو قدحِه في نفسه فيجري مجرى إتلافِ نفسه ومالِه، فلا يُعْذَرُ فيه بالغضب، لا سيَّما ولو عُذِر فيه بذلك لأمْكَنَ كلَّ قاذفٍ أن يقول: قذفتُه في حال الغضب. فيسقط الحدُّ. بخلاف الطلاق، فإنه يُمْكِن أن يُدَيَّنَ فيما بينه وبين الله. والحق لا يَعْدُوهُ.

والمقصودُ أنه إذا تكلَّم بالطلاق دواءً لهذا المرض، وشفاءً له، بإخراج هذه الكلمة من صدره، وتنقُّسِه بها؛ فَمِنْ كمال (٢) هذه الشريعة ومحاسِنها وما اشتملت عليه من الرحمة والحكمة والمصلحة = أنْ لا يُؤاخَذَ بها، ويُلْزَمَ بموجَبها، وهو لم يَلْزَمْهُ (٣).

انظر: «المنتقى» للباجي (١٥١/٧)، و«المبسوط» (١٢٣/١)، و«المبسوط» (١٢٣/١)، و«بدائع الصنائع» (٧/٤٤)، و«تبيين الحقائق» (٣/٢٠١ ـ ٢٠٤)، و«نهاية المحتاج» (٧/٤٣٨)، و«الفروع» (٦/٨٨)، و«الإنصاف» (١/٨٢٠ ـ ٢١١).

ولم أر المصنّف رحمه الله تعالى تعرّض لهذه المسألة في كتبه في غير هذا الموضع، ولم أرها كذلك في كتاب الشيخ بكر أبو زيد «الحدود والتعزيرات عند ابن القيّم» (٢٠٣ ـ ٢٤٨).

<sup>(</sup>۱) وردت في الأصل مضبوطة هكذا: «يُعْذَر». والسياق يقتضي ما أثبت. وبحذف «لا» يستقيم ما في الأصل، وهو ما اختاره الشيخ ابن مانع.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: وتنفسه بما في كمال. وهو تحريف ظاهر.

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل. ولعلها: "يلتزمْهُ".

الوجه الثاني عشر: أن قاعدة الشريعة أن العوارض النفسيَّة لها تأثيرٌ في القول، إهدارًا واعتبارًا، وإعمالاً وإلغاءً.

وهذا كعارض النسيان، والخطأ، والإكراه، والشُّكُر، والجنون، والخوف، والحوف، والحوف، والخوف، والخوف، والخوف، والخوف، والخوف، والخوف، والخوف، من القولِ مالا يُحْتَمَلُ مِنْ غيرِه، ويُعْذَرُ بما لايُعْذَرُ به غيرُه، لعدم تجرُّدِ القصدِ والإرادة، ووجود الحامل على القول.

ولهذا كان الصحابة يَسْأَلُ أحدُهم الناذِرَ: أَفِي رضًا قلتَ ذلك أم في غضب؟، فإنْ كان في غضب أَمره بكفارة يمين (١)؛ لأنهم استدلوا بالغضب على أن مقصوده الحضُّ والمنعُ، كالحالف، لا التقرُّب.

وقد قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْرَبُواْ ٱلصَّكَلُوٰةَ وَٱنتُمْ شُكَرَىٰ حَقَىٰ تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ ﴾ [النساء: ٤٣]، فَجَعلَ عارض السُّكر مانعًا من اعتبار قراءة السكران وذكره وصلاتِه، كما جعله النبيُّ عَلَيْهُ مانعًا من صحة إقراره لمَّا أمر باستنكاه (٢) مَنْ أقرَّ بين يديه

<sup>(</sup>۱) روه أبو بكر الأثرم عن ابن عباس رضي الله عنهما بإسنادٍ لا بأس به. انظر إسناده في «القواعد» النورانية (۲۵ ـ ٤٦٦)، وضمن إمجموع الفتاوي» (۳۵ / ۳۶).

<sup>(</sup>٢) أي شَمِّ ريح فَمَه، لِيُعْلَم أَشَارِبٌ هو، فيدرأُ عنه حدَّ الزنا. يُقال: استنكهه: شَمَّ ريح فمِه، فَنَكَهَهَ ـ كَضَرَب ومَنَع ـ: أخرجَ نَفَسه إلى أنفِ آخر، قال الأقيشر: يقولون لي انْكَهُ قد شربتَ مُدامةً فقلتُ لهم بل قد أكلتُ سفرجلا ونكهه ـ كسمعه ومَنَعه ـ تشمَّمه، قال الحكم بن عدل:

نكهت مجالدًا فوجدتُ منه كريح الكلب مات حديث عهدِ والنّكهةُ ريح الفم، وبالضم اسم من الاستنكاه، ونكه الرجل ـ كعنى ـ تغيّرتْ نكهته من التخمة (كذا في «القاموس» وشرحه).

بالزنا(۱)، وجعله مانعًا من تكفيرِ مَنْ قال له ولأصحابه: «هل أنتم إلا عبيدٌ لأبي؟!»(۲).

وجعل الله سبحانه الغضب مانعًا من إجابة الداعي على نفسه وأهله، وجعل سبحانه الإكراه مانعًا مِنْ كُفرِ المتكلِّم بكلمة الكفر، وجعل الخطأ والنسيان مانعًا مِن المؤاخذة بالقول والفعل.

وعارضُ الغضبِ قد يكون أقوى من كثيرٍ من هذه العوارض، فإذا كان الواحدُ من هؤلاء لا يترتَّبُ على كلامه مقتضاهُ لعدم القصد، فالغضبانُ الذي لم يَقْصِدُ ذلك إنْ لم يكن أولى بالعذر منهم لم يكن دُونهم. ويوضّحه:

الوجه الثالث عشر: أن الطلاق في حال الغضب له ثلاث صور:

إحداها (٣): أَنْ يَبْلُغَه عن امرأته أمرٌ يشتدُّ غضبُه لأجله، ويظنُّ أنه حقٌ، فيطلَّقُها لأجله، ثم يتبيَّن أنها بريئةٌ منه. فهذا في وقوع الطلاق به وجهان، أصحُهما أنه لا يقع طلاقه؛ لأنه إنما طلَّقها لهذا السبب

<sup>=</sup> والاستشهاد بهذا الحديث سيذكره المؤلف في الوجه الرابع عشر موضحًا. (القاسمي):

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۲۹۵) من حديث بريدة رضي الله عنه، ولفظه: «فقال: «أشرِبَ خمرًا؟»، فقام رجل فاستنكهه».

ورواية الأمر بالأستنكاه أخرجها البزّار (١٥٦٤ \_ كشف الأستار)، والطبراني في «الأوسط» (٤٨٤٣) بإسناد الصحيح. وانظر: «تحفة الأشراف» (٢/ ٧٣\_٧٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۲۵ ۲۹)، ومسلم (۱۹۷۹).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: أحدها . وأظنه من سهو الناسخ .

والعلة، والسبب كالشرط، فكأنه قال: «إنْ كانت فعلَتْ ذلك فهي طالق»، فإذا لم تَفْعَلْهُ لم يُوجَدْ الشرط.

وقد ذكر المسألة بعينها أبو الوفاء ابن عقيل، وذكر الشريف ابن أبي موسى في «إرشاده»(١) فيما إذا قال: «أنت طالق أَنْ دخلت الدار» بفتح الهمزة، مِرارًا، وهو يَعْرِفُ العربية، ثم تبيَّن أنها لم تدخل، لم تَطْلُق.

ولا يقال: هو هاهنا قد صرَّح بالتعليل، بخلاف ما إذا لم يصرِّح به، فإن هذا لا تأثير له، فإنه قد أوقع الطلاق لعلة، فإذا انتفت العلة تبيَّنًا أنه لم يكن مريدًا لوقوعه بدونها، سواء صرَّح بالعلة أو لم يصرِّح بها، وغايةُ الأمر أن تكون العلة بمنزلة الشرط، وهو لو قال: «أنت طالق» وقال: «أردت إنْ فَعلَتْ كذا وكذا» دُيِّنَ فيما بينه وبين الله تعالى.

وقد ذكر أصحاب الشافعي وأحمد فيما إذا كاتب عبده على عِوضِ فأدَّاهُ إليه، فقال: «أنت حُرُّ»، ثم تبيَّن أن العِوض مُسْتَحَقُّ؛ لم يعتق، مع تصريحه بالحرية، فالطلاقُ أولى بعدم الوقوع في هذه الصورة (٢٠).

الصورة الثانية: أن يكون قد غضب عليها لأمر قد عَلِم وقوعَه منها، فتكلَّم بكلمة الطلاق قاصدًا للطلاق، عالمًا بما يقول، عقوبةً لها على ذلك، فهذا يقع طلاقه، إذْ لو لم يقع هذا الطلاق لم يقع أكثر الطلاق، فإنه غالبًا لا يقع مع الرضا<sup>(٣)</sup>.

<sup>(1) (1997).</sup> 

<sup>(</sup>٢) انظر: «المغنى» (١٤/١٤ه ـ ٥١٤)، و«كشاف القناع» (٤/ ٥٤٥ ـ ٥٤٦).

 <sup>(</sup>٣) بهذا التفصيل والتحرير يُعلم سقوط ما قاله الفارسي في «مجمع الغرائب» حيث =

الصورة الثالثة: أن لا يقصد أمرًا بعينه، ولكنَّ الغضب حمله على ذلك، وغيَّر عقلَه، ومنعه كمال التصورُّر والقصد، فكان بمنزلة الذي فيه نوعٌ من السُّكرِ والجنون، فليس هو غائب العقل بحيث لا يفْهَمُ ما يقولُ بالكلية، ولا هو حاضر العقل بحيث يكون قصده معتبرًا، فهذا لا يقع به الطلاق أيضًا، كما لا يقع بالمُبَرْسَم والمجنون. يوضِّحه:

الوجه الرابع عشر: أن المجنون، والمُبَرْسَم، والموسوس، والهاجر، قد يشعرُ أحدهم بما قاله ويستحي منه، وكذلك السكران. ولهذا لم يشترط أكثر الفقهاء في كونه سكران أن يعدم تمييزه بالكلية، بل قد قال الإمام أحمد وغيره: إنه الذي يخلط في كلامه، ولا يعرف رداءه من رداء غيره، وفعله من فعل غيره (١).

والسنةُ الصريحة الصحيحة تدلُّ عليه، فإنَّ النبي عَلَيْهُ أمر أن يُسْتَنْكَهُ من أقرَّ بالزنا (٢)، مع أنه حاضرُ العقل والذهن، يتكلَّمُ بكلام مفهوم ومنتظم، صحيحُ الحركة، ومع هذا فجوَّز النبيُّ عَلَيْهُ أن يكون به سُكْرٌ يَحُولُ بينه وبين كمال عقله وعلمه، فأمر باستنكاهه (٣).

رَدَّ على من قال: الإغلاقُ: الغضب، وغَلَّطه في ذلك، وقال: إن طلاق الناس غالبًا إنما هو في حال الغضب، كما نقله عنه في «فتح الباري».

ووجْهُ السقوط أن الغضب المراد من الحديث ليس على إطلاقه، بل المراد نوعٌ منه، كما يدل عليه التعبير عنه بالإغلاق، وتقدم لنا [(ص: ٢٠)] مناقشة ابن المرابط بمثله. (القاسمي).

 <sup>(</sup>١) انظر: «الأم» (٢/ ١٥٢)، و «الفروع» (٥/ ٣٦٧)، و «الإنصاف» (٨/ ٤٣٥ ـ ٤٣٦).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه قريبًا.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: باستنكاه.

والمقصود أن هؤلاء ليسوا مُسْلُوبي التمييز بالكلية، وليسوا كالعقلاء الذين لهم قصد صحيح، فإن ما عرض لهم أوجب تغيُّر العقل الذي منع صحة القصد، فلم يَبْق أحدهم يقصد قصد العقلاء الذي مراده جَلْبُ ما ينفع، ودَفْعُ ما يضر، فَلَمْ يتصوَّر أحدهم لوازم ما تكلَّم به، ولا غاب عقلُه عن الشعور به، بل هو ناقص التصوار ضعيف القصد.

والغضبانُ في حال غضبه قد يكون أسوأ حالًا من هؤلاء، وأشبهَ بالمجانين، ولهذا يقول ويفعل مالا يقولُه المجنون ولا يفعلُه.

فإن قيل: فهل يُحْجَرُ عليه في هذه الحال كما يُحجر على المجنون؟

قيل: لا، والفرق بينهما أن هذه الحال لا تدوم، فهو كالذي يُجَنُّ أحيانًا نادرًا ثم يفيق، فإنه لا يُحْجَرُ عليه. نعم، لو صدر منه في تلك الحال قولٌ عن غير قصدٍ منه، كان مثل القول الصادر عن المجنون، في عدم ترتُّب أثره عليه.

ولا ريب أنه قد يحصلُ للغضبان إغماءٌ وغَشْيٌ، وهو في هذه الحال غير مكلَّفِ قطعًا، كما يحصلُ ذلك للمريض، فيزيلُ تكليفَه حال الإغماء، حتى إن بعض الفقهاء لا يُوجب عليه قضاء الصلاة في هذه الحال، إلحاقًا بالمجنون كما يقوله الشافعي<sup>(۱)</sup>، وأحمد يوجبُ عليه القضاء إلحاقًا له بالنائم<sup>(۲)</sup>، وأبو حنيفة يفرِّق بين الطويل الزائد على

انظر: «الأم» (٢/ ١٥٣ ـ ١٥٤)، و«المجموع» (٣/ ١٨ ـ ٧١).

 <sup>(</sup>٢) انظر: «مسائل الإمام أحمد» رواية أبي داود (٤٩)، و«المغني (٢/ ٥١ ـ ٥٢).

اليوم والليلة فيُلحِقُه بالجنون، وبين القصير الذي هودون ذلك فيُلحِقُه بالنوم (١).

وقد يُنكِر كثيرٌ من الناس أن الغضبَ يُزيل العقل، ويبلغُ بصاحبه إلى هذه الحال، فإنه لا يعرف من الغضب إلا ما يَجِدُ من نفسه، وهولم يَعْلَمْ غضبًا انتهى إلى هذه الحال.

وهذا غلط؛ فإن الناس متفاوتون في الغضب تفاوتًا عظيمًا، فمنه ما هو كالنَّشوة، ومنه ما هو كالسُّكُر، ومنه ما هو كالجُنون، ومنه ما هو سريعُ الحصولِ سريعُ الزوالِ، وعكسُه، ومنه سريعُ الحصول بطيء الزوال، وعكسه، كما قسَّمه النبي ﷺ إلى هذه الأقسام (٢).

وقُوى الناس متفاوتة تفاوتًا عظيمًا في مُلك تقواهم عند الغضب، والطمع، والحزن، والخوف، والشهوة، فمنهم من يملك [ذلك] (٢) ويتصرَّف فيه، ومنهم من يملكُه ذلك ويتصرَّف فيه.

الوجه الخامس عشر: أن الغَضِب (٤) الذي قد انغلق عليه القصدُ (٥) والرأيُ في الغضب، وقد صار إلى الجنون العارض أقربَ منه

<sup>(</sup>١) انظر: «الحجة على أهل المدينة » (١/ ١٥٤ \_ ١٥٥)، و «المبسوط» (١/ ٢١٧).

 <sup>(</sup>۲) ورد ذلك في حديث أبي سعيد الطويل في خطبة النبي ﷺ، وقد تقدم تخريجه
 (ص: ۳۱).

<sup>(</sup>٣) ليست في الأصل، والسياق يقتضيها.

<sup>(</sup>٤) كذا ضبطتُها؛ ليستقيم مافي الأصل. ولعلها: الغضبان.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: والقصد. سها الناسخ عن الضرب على الواو.

إلى العقل الثابت = أولى بعدم وقوع طلاقه من الهازل المتلفِّظ بالطلاق في حال عقله وإن لم يُرِدْهُ بقلبه.

وقد ألغى طلاق الهازل بعض الفقهاء، وهو إحدى الروايتين عن الإمام أحمد، حكاها أبو بكر عبدالعزيز وغيره (١)، وبه يقول بعض أصحاب مالك إذا قام دليل الهزل، فلم يَلْزَمْهُ عتقٌ ولا نكاحٌ ولا طلاق (٢)؛ ولا ريب أن الغضبان أولى بعدم وقوع طلاقه من هذا.

الوجه السادس عشر: أن جماعة من أصحابنا لم يشترطوا في المجنون والمُبَرْسَمِ أن لا يكون ذاكرًا لطلاقه، وإن كان ظاهرُ نصِّ أحمد أنه متى ذكر الطلاق لَزِمَه؛ فإنه قال في رواية أبي طالب في المجنون يُطَلِّق، فقيل له لمَّا أفاق: إنك طَلَّقْتَ امرأتك، فقال: أنا ذاكر أني طلَّقتُ ولم يكن عقلي معي = فقال: إذا كان يَذْكُر أنه طلَّق فقد طلَّقتُ.

قال أبو محمد المقدسي: «وهذا هو المنقول عن الإمام أحمد فيمن كان جنونُه بذهابِ معرفته بالكلية، وبطلان حواسه، فأمّّا من كان جنونه لِنشاف، أو كان مُبَرُسَمًا، فإنَّ ذلك يُشقِطُ حكم تصرُّفه، مع أنَّ معرفته غيرُ ذاهبة بالكلية، فلا يضرُّه ذِكرُ الطلاق إن شاء الله» انتهى

<sup>(</sup>۱) لم أقف على من نقلها. وانظر: «إبطال التحليل» (١٤٤)، و«المغني» (١٠/ ٣٧٢ ـ ٣٧٣)، و«الإنصاف» (٨/ ٤٦٥).

 <sup>(</sup>۲) انظر: «عقد الجواهر الثمينة» (۲/ ۱۷۵)، و«التاج والإكليل» (٤٤/٤).
 وتأمّل: «البيان والتحصيل» (٥/ ١٣٥، ٣٢٣)، و(٦/ ٢٥٢ ـ ٢٥٣).

#### کلامه<sup>(۱)</sup>.

ومعلومٌ أن الغضبان الممتلىء أسوأ حالاً مِمَّن جنونُه مِنْ نشَافٍ، أو برسام، وأقلُ أحواله أن يكون مثله. يوضّحه:

الوجه السابع عشر: وهو أن الموسوس لا يقع طلاقه، صرّح به أصحاب أبي حنيفة وغيرهم (٢)، وما ذاك إلا لعدم صِحة العقل والإرادة منه؛ فهكذا هذا.

الوجه الثامن عشر: أنه لم يَقُلْ أحدٌ إن مجرد التكلُّم بلفظ الطلاق مُوجِبٌ لوقوعه على أيِّ حالٍ كان، بل لابدَّ من أمرٍ آخر وراءَ التكلُّم باللفظ.

فطائفةٌ اشترطَتْ أن يأتي به في حال التكليف، فقط، سواءً قصدَه أو جرى على لسانه من غير قصد، سواءً أُكِره عليه أوأتَى به اختيارًا.

وهذا مذهب من يُوقع طلاق المكره، والطلاق الذي يجري على لسان العبد من غير قصد منه. وهو المنصوص عن أبي حنيفة في الموضعين (٣).

وطائفة اشترطت مع ذلك أن يأتيَ باللفظ مختارًا، قاصدًا له. وهو

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۱۰/۳٤٦).

 <sup>(</sup>۲) انظر: «حاشية ابن عابدين» (٤/ ٢٢٤)، و«مصنف ابن أبي شيبة»
 (٥/ ٣٣٣ \_ ٣٤)، و «المدونة» (٢/ ٦٨، ٦٨)، و «التاج والإكليل» (٥/ ٣٧٨)،
 و «الأم» (٢/ ٦٤٠ \_ ٦٤١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المبسوط» (٢٤/٥٦ ـ ٥٧)، و «فتح القدير» (٣/ ٣٩).

قول الجمهور الذين لا يُنفِذون طلاق المكره(١).

ثم منهم: من اشترط مع ذلك أن يكون عالمًا بمعناه، فإنْ تكلَّم به اختيارًا غيرَ عارفٍ بمعناه، لم يَلْزَمْهُ حكمُه. وهذا قولُ من يقول: لا يُلْزَمُ المكلفُ أحكامَ الأقوالِ حتى يكون عارفًا بمدلولها. وهذا هو الصواب.

ومنهم: من اشترط مع ذلك أن يكون مريدًا لمعناه، ناويًا له، فإنْ لم ينو معناه ولم يُردْهُ، لم يَلْزَمْهُ حكمه. وهذا قولُ من يشترط لصريح الطلاق النية، وقولُ مَنْ لا يُوقع الهازل. وهو قولٌ في مذهب الإمام أحمد ومالك(٢) في المسألتين، فيَشْتَرِط هؤلاء الرضا بالنطق اللسانيّ، والعلمَ بمعناه، وإرادة مقتضاه.

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱۰/ ۳۵۰ ـ ۳۵۱).

<sup>(</sup>٢) قال الشوكاني في "نيل الأوطار" [(٦/ ٢٧٨)]: "وبه قال جماعة من الأئمة، منهم الصادق والباقر والناصر، واستدلوا بقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ عَرَبُوا الطَّلَاقَ ﴾ [البقرة: ٢٢٧] فدلت على اعتبار العزم، والهازلُ لا عزم منه".

وأما حديث «ثلاث جدُّمُنَّ جدٌ و مَزْلُهُنَّ جدّ: النكاح والطلاق والرجعة» المرويُّ في أبي داود [(٢١٩٤)] والترمذي [(١١٨٤)] فليس من مرويات الشيخين ولا من الصحيح لذاته ولا لغيره، ومثل هذا المقام يُحتاج فيه إلى القواطع كما لايخفى.

قال الشوكاني: "حديث "ثلاث جدهن جد" في إسناده عبدالرحمن بن حبيب، وهو مختلف فيه، قال النسائي: منكر الحديث الخ. (القاسمي)

وانظر للحديث: «نصب الراية» (٣/ ٢٩٣ ـ ٢٩٤)، و«التلخيص الحبير» (٣/ ٢٣٦)، و«إرواء الغليل» (٦/ ٢٢٤ ـ ٢٢٨).

ومنهم: من يشتوط مع ذلك كون الطلاق مأذونًا فيه من جهة الشارع. وهو قولُ مَنْ لا يوقع الطلاق المحرَّم، وهو قولُ طائفةٍ من السلف، من الصحابة، والتابعين، ومَنْ بعدهم.

وقال محمد (۱) بن عبدالسلام الخشني: حدثنا محمد بن بشار، قال: حدثنا عبدالوهاب بن عبدالمجيد الثقفي: حدثنا عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن ابن عمر أنه قال في الرجل يطلّق امرأته وهي حائض: «لا يعتد بذلك (۲).

وحسبك بهذا الإسناد إذا صَحَّ، رواه أبو محمد بن حزم قال: حدثنا يوسف بن عبدالله، قال: حدثنا أحمد بن عبدالله بن عبدالسلام، قال: حدثنا أحمد بن عبدالسلام، فذكره (٣).

<sup>(</sup>١) في الأصل: عمر. وهو تحريف. وسيأتي على الصواب.

<sup>(</sup>٢) في مطبوعة «المحلى»: «لذلك»، وفيما نقله ابن رجب: «بها».

 <sup>(</sup>۳) «المحلى» (۱۹۳/۱۰) وإسناده صحيح، ومحمد بن عبدالسلام إمامٌ حافظٌ له تصانيف، وكأنه أخرج الحديث في بعضها، كما هو ظاهر كلام ابن حجر في «التلخيص» (۳/۲۰۲).

وذكر ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (١٢٨/١) أنه قد سقطت من آخر هذه الرواية لفظة، وهي: «لا يعتد بتلك الحيضة»، كذلك رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٥/٥) عن عبدالوهاب الثقفي، وكذا رواه - أيضًا - يحيى بن معين عن عبدالوهاب، وقال: «هو غريب لم يحدّث به إلا عبدالوهاب».

انظر: «تاریخ ابن معین» (۲۹۸،۲۹۷ ـ روایة الدوری).

وعلى هذا، فلا دلالة في الأثر ـ بروايته التامَّة ـ على ما ذهب إليه =

وهذا مذهب أفقه التابعين على الإطلاقِ سعيد بن المسيب، حكاه عنه الثعلبي في تفسير سورة الطلاق (١).

وهو مذهب أفقه التابعين من أصحاب ابن عباس، وهو طاووس. قال عبدالرزاق: عن ابن جريج (٢)، عن عبدالله بن طاووس، عن أبيه: أنه كان لا يرى طلاقًا ما خالف (٣) وجه الطلاق، ووجه العدة. وكان يقول: وجه الطلاق أن يطلقها طاهرًا من غير جماع، وإذا استبان حَمْلُها (٤).

وهذا مذهب خلاس بن عمرو. قال ابن حزم: حدثنا محمد بن سعيد بن نبات، قال: حدثنا عباس بن أصبغ، قال: حدثنا محمد بن قال: قال: قال عباس بن محمد، قال حدثنا محمد بن عبدالسلام الخشني، قال: حدثنا محمد بن المثنى، قال: حدثنا عبدالرحمن بن مهدي، قال: حدثنا همام (٥) بن يحيى، عن قتادة عن خلاس بن عمرو أنه قال في الرجل يطلّق امرأته وهي حائض، فقال: لا يعتَدُّ بها(٢).

<sup>=</sup> المصنف رحمه الله.

 <sup>(</sup>۱) (۹/ ۳۳۲). وأخرجه ابن أبي شيبة (٦/٥).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: عن جريج. وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: مما خالف. والمثبت من مطبوعة «المصنف». وهو أولى.

<sup>(</sup>٤) «المصنف» (٦/ ٣٠٢).

<sup>(</sup>٥) في الأصل: هشام. وهو تحريف. وتحرّف في مطبوعة «المحلى» إلى: حمام. وهو همام بن يحيي العوذي. وورد على الصواب في «زاد المعاد» (٥/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) «المحلي» (١٦٣/١٠).

وهذا قول أبي قلابة. قال ابن أبي شيبة: [حدثنا] عبدالرزّاق، عن معمر، [عن أيوب] معمر، أبي قلابة قال: إذا طلَّق الرجل امرأته وهي حائض، فلا يعْتَدُّ بها (٢).

وهذا اختيار ابن عقيل في كتابه «الواضح في أصول الفقه»، صرَّح به في مسألة: النهي يقتضي الفساد<sup>(٣)</sup>، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup>، وهو أحد الوجهين في مذهب أحمد<sup>(٥)</sup>.

وقال أبو جعفر الباقر: لا طلاق إلا على سُنَّة، ولا طلاق إلا على طُهْرٍ من غير جماع، وكلُّ طلاقٍ في غضبٍ أو يمينٍ أو عتقي فليس بطلاقي إلا لمن أراد الطلاق(٦).

والمقصودُ أن هؤلاء يشترطون في وقوع الطلاق إذنَ الشارع فيه، وما لم يأذنْ فيه الشارعُ فهو عندهم لاغِ (٧) غيرُ نافذ.

<sup>(</sup>١) سقطت من الأصل. وهي في «المصنف».

<sup>(</sup>٢) «المصنف» (٥/٥).

<sup>(</sup>T) (T/P37\_107).

<sup>(</sup>٤) انظر: «مجموع الفتاؤى» (٣٣/ ٣٩، ٣٠، ٢٦، ٧٧، ١٣٠) وغيرها. وانظر: «الاختيارات» للبعلي (٣٦٧)، وللبرهمان بس القيّم (١٢٣)، و «الجامع للاختيارات الفقهية لشيخ الإسلام» لموافي (٢/ ٦٨٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: «مجموع الفتاوى» (٣٣/ ٨١) و «الإنصاف» (٨/ ٤٤٨).

<sup>(</sup>٦) انظر: «رأب الصدع» لأحمد بن عيسى (١٠٦٨/٢)، و «البحر الزحار» لابن المرتضى (٣/ ١٥٤).

<sup>(</sup>٧) انظر: «معجم الأغلاط اللغوية» للعدناني (٦٠٧).

قال شيخ الإسلام: وقولُهم أصحُّ في الدليل من قولِ من يُوقع الطلاق الذي لم يأذن فيه الله ورسوله، ويراهُ صحيحًا لازمًا.

والمقصودُ أن أحدًا لم يَقُلْ إن مُجَرَّد التكلُّم بالطلاق مُوجِبٌ لترتُّبِ أَثْرِه على أيِّ وجهِ كان.

الوجه التاسع عشر: أن هذا مقتضى نصِّ أحمد، كما تقدم تفسيرُه «الإغلاق» في رواية حنبل بالغضب. وقال عبدالله ابنه في «مسائله» (۱): سألت أبي عن المجنون إذا طلَّق في وقتِ زَولان عقله، أيجوز؟ قال أبي: كلُّ من كان صحيحَ العقل، فَزَال عقلهُ عن صحته، فطلَّقَ، فليس طلاقه بشيء.

فهذا عمومُ كلامه، وذاك خاصُّه، فقد جَعَل تغيُّرَ العقل عن صحته مانعًا من وقوع الطلاق، ولا ريب أن إغلاق الغضب يُغَيِّر العقل عن صحّته.

الوجه العشرون: أن الفقهاء اختلفوا في صحة حُكْمِ الحاكم في الغضب على ثلاثة أقوال، وهي ثلاثة أوجهٍ في مذهب أحمد (٢):

أحدها: لايصِحُّ ولا يَنْفُذ؛ لأن النهي يقتضي الفساد.

والثاني: يَنْفُذُ.

والثالث: إنْ عَرَض له الغضبُ بعدَ فَهُم الحكم نَفَذَ حكمُه، وإنْ

<sup>(1) (7/</sup> ٩٨٠١).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الإنصاف» (٢١/ ١٨٦/١١).

عَرَض له قبل ذلك لم يُنْفُذُ، فإنَّ الحاكم يجب أنْ يكون عالمًا عدلاً.

فمن نَقَّذَ حكمَه قال: الغضبُ لا يمنعُه العلمَ والعدلَ، فقد حَكَم النبيُ ﷺ للزبير في شراج الحَرَّة وهو غضبان (١). ومن لم يُنَفِّذُ حكمَه قال: الغضبُ يمنعه كمال المقصود، وحسنَ القصد، فيمنعه العلم والعدل، ولا يصحُّ القياس على النبي ﷺ، فإنه معصومٌ في غضبه ورضاه، فكان إذا غضب لم يقل إلا حقًا كما كان في رضاه كذلك (٢).

ومن فَرَّق قال: إذا عَلِم الحق قَبْلَ الغضب لم يَمْنَعْهُ الغضبُ من العلم، وحينئذِ فيُمْكِنه أن ينفِّذ الحق الذي عَلِمَه، وإذا غضب قبل الفهم لم يَنْفُذْ حكمُه، لإمْكان أن يَحُول الغضبُ بينه وبين الفهم. وهؤلاء يحتجُّون بقضية الزبير، وأن النبيَّ عَلِيَةً إنما عَرَضَ له الغضبُ بعد فَهْمِ الحُكومة.

والمقصود أن الغضب إذا أثَّر عند هؤلاء في بطلان الحكم، عُلِمَ أن كلام الغضبان غيرُ كلام الراضي المختار، وأنَّ للغضب تأثيرًا في ذلك.

الوجه الحادي والعشرون: أن وقوع الطلاق حكم شرعي،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱٬۲۲۳)، ومسلم (۲۳۵۷) من حديث عبدالله بن الزبير رضى الله عنهما.

 <sup>(</sup>۲) وفي ذلك حديث عبدالله بن عمرو رضي الله عنهما في كتابة الحديث.
 أخرجه أحمد (۲۰۷/۴)، وأبو داود (۳٦٤٦) وغيرهما.
 وصححه ابن خزيمة (۲۲۸۰).

وانظر: «العلل» لأحمد (١/ ٢٤٤ ـ رواية عبدالله)، و«تقييد العلم» للخطيب (٧٤ ـ ٨٢).

فيَسْتَدْعِي دليلاً شرعيًا، والدليلُ إما كتابٌ، أو سنةٌ، أو إجماعٌ، أو قياسٌ يستوي فيه حكم الأصل والفرع، وليس شيءٌ منها موجودًا في مسألتنا.

وإنْ شئتَ قلتَ: الدليلُ إمَّا نصٌّ وإمَّا معقولُ نصٌّ، وكلاهما منتفٍ. وإن شئتَ قلتَ: لو ثبت الوقوعُ لزم وجودُ دليلهِ، واللازمُ مُنْتَفِ، فالملزومُ مثلُه.

الوجه الثاني والعشرون: أن نكاح هذا مثبتٌ بالإجماع، فلا يزول إلا بإجماع مثله. وإن شئت قلت: نكاحُه قبل صُدورِ هذا اللفظ منه ثابتٌ بإجماع، والأصلُ بقاؤه حتى يَثبُتَ ما يرفعُه.

الوجه الثالث والعشرون: أن جمهور العلماء يقولون: إن طلاق الصبيّ المميّز العاقل لا يَنْفُذُ ولا يَصِحُّ. هذا قولُ أبي حنيفة (١) ومالك (٢)، والشافعي (٣)، وإحدى الروايتين عن الإمام أحمد اختارها الشيخ أبو محمد (٤)، وهو قول إسحاق (٥).

مع كونه عارفًا باللفظ وموجبه بكلماتِه اختيارًا وقصدًا، وله قصدٌ

انظر: «المبسوط» (٦/ ٥٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المدونة» (٢/ ٧٩، ٨٣، ٣٠٩)، و«النوادر والزيادات؛ (٥/ ٩٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الأم» (٦/٥٥).

<sup>(</sup>٤) «المغني» (۲۰/ ۳٤۸ ـ ۳۵۰).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الإشراف» لابن المنذر (٤/ ١٩٠)، و"مسائل إسحاق بن منصور الكوسج لأحمد وإسحاق» (رقم ٩٥٩، ١٣٣٠).

وفي ظاهر المنقول عن إسحاق تعارضٌ، وليس كذلك عند التأمُّل.

صحيح، وإرادة صحيحة، وقد أمر الله سبحانه بابتلائه واختباره في تصرفاته (۱)، وقد نَفَّذ عمر بن الخطاب وصيته (۲)، واعتبر النبيُّ ﷺ قصدَه واختياره في التخيير بين أبويه (۳).

فالغضبانُ الشديدُ الغضب، الذي قد أُغْلِقَ عليه بابُ القصدِ والعلمِ أولى بعدم وقوع طلاقه من هذا بلا ريب.

فإن قيل: الغضبانُ مكلَّفٌ، وهذا غير مكلَّفٍ؛ لأن القلم مرفوعٌ عنه.

قيل: نَعَمْ، الأمرُ كذلك، ولكنْ لا يلزم من كونه مكلَّفًا أن يترتَّب الحكم على مجرَّد لفظه، كما تقدَّم. كيف، والمكرهُ مكلفٌ ولا يصح طلاقُه، والسكرانُ مكلف، والمريضُ مكلف؟!، فلا يلزم من كون العبد مكلَّفًا أن لا يَعْرِضَ له حالٌ يَمْنَعُ اعتبارَ أقواله، ونقضَ

<sup>(</sup>١) في قوله تعالى: ﴿ وَأَبْنَلُواْ ٱلْمِنْكَنِينَ... ﴾ [النساء: ٦]. وانظر: ﴿ أَحَكَام أَهِلِ الدُّمَّةِ» (٢/ ٩٠٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مالك في «الموطأ» (۲/ ۳۱۰ ـ ۳۱۱)، وابن أبي شيبة (۱۸٣/۱۱)، وعبدالرزاق (۷۸/۹)، والبيهقي في «الكبرى» (۲/ ۲۸۲) وقال: «والخبر منقطع، فعمرو بن سليم الزرقي لم يدرك عمر رضي الله عنه، إلا أنه ذكر في الخبر انتسابه إلى صاحب القصة، والله أعلم».

وتعقّبه ابن التركماني في «الجوهر النقي» بأن لقاء عمرو بن سليم بعمر ممكن، فيحمل على الاتصال.

 <sup>(</sup>٣) وقد ساق المؤلف رحمه الله الأحاديث الواردة في تخييره بين أبويه في كتابه «زاد المعاد» [(٥/ ٤٣٢ ـ ٤٩٠)] في ذكر حُكم رسول الله ﷺ في الولد، مَنْ أحقُ به في الحضانة، مع شرح أحكامها وفقهها، فراجعه. (القاسمي).

أفعاله<sup>(١)</sup>.

الوجه الرابع والعشرون: أن غاية التلفَّظ بالطلاق أن يكون جزء سبب ، والحكمُ لا يتمُّ إلا بعد وجود سببه وانتفاء مانعه، وليس مجرَّدُ التلفظ سبباً تامَّا، باتفاق الأئمة، كما تقدم.

وحينتذ، فالقصدُ والعلمُ والتكليفُ إما أن تكون بقيةَ أجزاءِ السبب (٢٠)، أو تكون شروطًا في اقتضائه، أو يكون عدمُها مانعًا من تأثيره. وعلى التقادير الثلاثة، فلا يؤثِّرُ التكلُّمُ بالطلاق بدونها.

وليس مع من أوقع طلاق الغضبان، والسكران، والمكره، ومن جرى على لسانه بغير قصدٍ منه، إلا مجرَّدُ السبب، أوجزؤُه، بدون شرطِه وانتفاء مانعه، وذلك غير كافٍ في ثبوت الحكم، والله أعلم.

الوجه الخامس والعشرون: أنه لو سَبَق لسانُه بالطلاق ولم يُرِدْهُ، دُيِّنَ فيما بينه وبين الله تعالى، ويُقْبَل منه ذلك في الحكم، في إحدى الروايتين عن أحمد، إلا أن تُكذِّبه قرينة. والرواية الأخرى: يُدَيَّنُ، ولا يُقبَل في الحكم (٣).

وكذلك قال أصحاب الشافعي، إذا سبق الطلاق إلى لسانه بغير قصد فهولغو، ولكن لا تُقْبَلُ دعوى سبق اللسان إلا إذا ظهرت قرينة تدل عليه. فقبلُوا منه في الباطن دون الحكم إلا بقرينة (٤٠).

<sup>(</sup>١) في الأصل: «ونقص» بالمهملة. ولعل الصواب ما أثبت.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: الكسب. والوجهُ ما أثبت.

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغنى» (١٠/ ٣٥٧)، و«الإنصاف» (٨/ ٤٦٥ ـ ٤٦٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: «نهاية المحتاج» (٦/٢٤٢).

وكذلك قال أصحاب مالك: مَنْ سَبقَ لسانُه إلى الطلاق لم يَقَعْ عليه الطلاق. قالوا: وَيُقْبَلُ فِي الفتوى (١).

وأبو حنيفة لا يرى سَبْقَ اللسان مانعًا من وقوع الطلاق، وعنه في سبق اللسان في العتق روايتان، وقرَّرَ أصحابُه بأن المرأة تملك بُضعها لسبب يستوي فيه القصد وعدم القصد، كالسكران، والمكره، والهازل، وكالرضاع، بالاتفاق؛ فزوال البُضع لا يختلف في سببه القصد وعدم القصد، بخلاف العتق، فإن السبب الذي يملك به نفسه يختلف فيه القصد وعدمه، وروى أبو يوسف عن أبي حنيفة التسوية بينهما، ثم اختلف أصحابه، فقالت طائفة: هما سواء في الوقوع، وقالت طائفة: هما سواء في الوقوع،

والمقصودُ أن سبق اللسان إلى الطلاق من غير قصدٍ له مانعٌ من وقوعه عند الجمهور.

والغضبانُ إذا عَلِم من نفسه أنَّ لسانه سَبقه بالطلاق من غير قصدِ جازَ له الإقامةُ على نكاحه، ويُدَيَّن في الفتوى، وأما قبولُه في الحكم فيُخَرَّج على الخلاف، والأظهرُ أنه إنْ قامت قرينةٌ ظاهرةٌ تدلُّ على صحة قولهِ قُبِل في الحكم، والغضبُ الشديدُ من أقوى القرائن، ولا سيَّما فإن كثيرًا ممن يطلِّق في شدة الغضب يحلفُ بالله جَهْدَ يمينه أنه لم

<sup>(</sup>١) انظر: «مواهب الجليل» (٤/٤٤)، و«التاج والإكليل» (٥/ ٣٠٩\_٣٠٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: «بدائع الصنائع» (٣/ ١٦٠ ـ ١٦١)، و «فتح القدير» (٥/٤)، و «البحر الرائق» (٣/ ٢٧٧ ـ ٢٧٨).

يقصد الطلاق، وإنما سَبَق لسانه.

وحينئذ، فالجمهورُ، لا يُوقِعون عليه الطلاق، كما صرَّح به أصحابُ أحمد والشافعي ومالك.

وفي قبوله (١) في القضاء ثلاثةُ أقوال، أصحُها أنه إنْ قامت قرينةٌ ظاهرةٌ على صحة قوله قُبِل، وإلاَّ فلا.

<sup>(</sup>١) في الأصل: قوله. وهو تحريف.

#### فصل

ومما يبيِّنُ أن الغضبان قد يتكلَّم في الغضب بما لا يريده، ما رواه مسلم في "صحيحه" من حديث أبي الزبير، أنه سمع جابر بن عبدالله يقول: "إنما أنا بشر، وإني اشترطْتُ (١) على ربي عز وجلَّ، أيُّ عبدٍ من المسلمين شتمتُه، أو سَبَبْتُه، أن يكون ذلك له زكاةً وأجرًا» (٢).

وفي «مسند الإمام أحمد» من حديث مسروق، عن عائشة قالت: دخل على النبيِّ ﷺ رجلان، فأغْلَظَ لهما وسبَّهما (٣)، قالت: فقلتُ: يا رسول الله! لَمَنْ أصابَ منكَ خيرًا، [ما أصاب هذان منك خيرًا!] (٤)، قالت: فقال: «أو ما علمتِ ما عاهدتُ عليه ربِّي عز وجل؟، قلتُ: اللهمَّ أيَّما مؤمنٍ سببتُه، أو جلدتُه، أو لعنتُه، فاجعلها له مغفرةً وعافية» (٥).

وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة، أنه سمع النبي ﷺ يقول: «اللهم أيُّما عبدٍ مؤمنِ سببتُه، فاجعل ذلك قربةً إليك يوم القيامة» (٢٠).

<sup>(</sup>١) في الأصل: اشترط. والمثبت رواية مسلم، وهي أولى.

<sup>(</sup>Y) "صحيح مسلم" (Y).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: فأغلظا وسبَّهما. والمثبت رواية «المسند»، وهي أولى.

<sup>(</sup>٤) زيادة من «المسند»، وهي لازمة.

<sup>(</sup>٥) «المسند» (٦/ ٤٥). وإسناده صحيح. وأخرجه مسلم (٢٦٠٠) بنحوه.

<sup>(</sup>٦) «صحيح البخاري» (٦٣٦١)، و«مسلم» (٢٦٠١).

وفي بعض ألفاظ الحديث: «إنما أنا بشرٌ، أرضى كما يرضى البشر، وأغضب كما يغضب البشر، فأيُّما مؤمنٍ سببتُه أو لعنته فاجعلها له زكاةً».

فلو كان النبي ﷺ مُريدًا لِما دعا به في الغضب، لَما شَرَط على ربّه وسألَ أن يَفْعَلَ بالمدعوِّ عليه ضدَّ ذلك، إذْ من الممتنع اجتماعُ إرادةِ الضِّدَّيْن، وقد صرّح بإرادة أحدِهما، مشترطًا له على ربّه، فدلَّ على عدم إرادته لِما دعا به في حال الغضب.

هذا وهُو ﷺ معصومُ الغضب، كما هو معصومُ الرضا، وهو مالك لفظه بتصرُّفه (۱)، فكيف بمن لم يُعْصَم (۱) في غضبه، وتمليكه (۱)، ويتصرَّفُ فيه غضبُه، ويتلاعبُ الشيطان به فيه؟!

وإذا كان الغضبانُ يتكلَّم بما لا يريده، ولا يريدُ مضمونه، فهو بمنزلة المُكره الذي يُلْجَأُ إلى الكلام، أو يتكلَّم به باختياره ولا يريد مضمونه، والله أعلم.

فإن قيل: ما ذكرتم مُعارضٌ بما يدلُّ على وقوع الطلاق؛ فإن الغضبان أتى بالسببِ اختيارًا، وأراد في حال الغضب ترتُّبَ أثرِه عليه، ولا يضرُّ عدمُ إرادته له في حال رضاه؛ إذْ الاعتبارُ بالإرادة إنما هو حال التلقُّظ، بخلافِ المُكْرَه، فإنه محمولٌ على التكلُّم بالسبب، غيرُ مريدٍ

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: يعصهم. وهو تحريف.

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل. ولعلها: ويتملَّكُه.

لترتُّبِ أثره عليه، وبخلاف السكران المغلوب [على](١) عقله، فإنه غيرُ مكلف. والغضبانُ مكلَّف مختارٌ، فلا وجه لإلغاء كلامه.

فالجواب: أن يُقال: إنْ أُريد بالاختيار رضاة به وإيثارُه له، فليس بمختار، وإن أردتُم أنه وقع بمشيئته وإرادته التي هو غيرُ راضٍ بها ولا بأثرها، فهذا بمجرَّده لا يُوجِبُ ترتُّب الأثر، فإن هذا الاختيار ثابتُ للمكرَه والسكران، فإنا لا نشترط في السكران أنْ لا يفرِّقَ بين الأرض والسماء، بل المشترَطُ في عدم ترتُّب أثرِ أقواله: أنه يَهْذي ويخلِطُ في كلامه، وكذلك المحمومُ والمريض.

وأبلغ من هذا: الصبيُّ المراهقُ للبلوغ، إذْ هو من أهل الإرادة والقصد الصحيح، ثم لم يَتَرتَّب على كلامه أثرُه، وكذلك مَنْ سَبقَ لسانُه بالطلاق ولم يُرِدْهُ فإنه لا يَقَعُ طلاقُه، وقد أتى باللفظ في حال الاختيار غيرَ مكره، ولكنْ لم يقصِدْهُ.

والغضبانُ وإن قصده فلا حُكمَ لقصده في حال الغضب؛ لما تقدَّم من الأدلة الدالة على ذلك.

وقد صرَّح أصحابُنا: مَن (٢) كان جنونُه لِنَشاف، أو برسام، لا يقعُ طلاقُه، ويسقطُ حكمُ تصرُّفه، وإن كانت (٣) معرفتُه غيرَ ذاهبةً بالكلية، ولا يضرُّه أن يَذْكُر الطلَّاق، وأنه أوقعه (٤).

<sup>(</sup>١) ساقطة من الأصل.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل. وفي المطبوعات: «بأن من». وزيادة «بأن» غير لازمة، وإن كانت هي الأنسب.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: إن كانت، والصواب ما أثبت،

<sup>(</sup>٤) انظر: «المغني» (١٠/٣٤٦).

وما ذكرناه من دعاء النبيِّ عَلَيْ رَبَّه أن يجعل سَبَّه لَمَنْ سَبَّه في حال غضبه، صريحٌ في أنه [غير](١) مريدٍ له، إذ لو أراده واختاره لم يَسْأَلْ ربَّه أن يَفْعَلَ بالمدعوِّ عليه ضِدَّ ما دعا به عليه، إذْ لا يُتَصَوَّرُ إرادة صُدَّين في حالة واحدة، وهذا وحده كافٍ في المسألة.

فهذا ما ظهر في هذه المسألة بعد طُول التأمُّل والفِكْر، ونحنُ مِنْ وراء وراء القبول والشكر لمن ردَّ ذلك بحجة يجب المصير إليها، ومِنْ وراء الردِّ على من ردَّ ذلك بالهوى والعناد، والله المستعان، وعليه التكلان، وصلى الله على سيد المرسلين، وخاتم النبيين، وعلى آله وأصحابه وعترته وأنصاره، صلاةً دائمةً بدوام مُلك الله عز وجل.

<sup>(</sup>١) زيادة لازمة.

## فهرس الفهارس

# \* الفهارس اللفظية

|               | - 030                      |
|---------------|----------------------------|
| (Y1)          | ـ فهرس الآيات القرآنية     |
| (YY _ YY)     | _ فهرس الأحاديث والآثار    |
| (V£)          | ــ فهرس الشعر              |
| (V£)          | _ فهرس الأمثال             |
| ( \ 4 _ \ 0 ) | _ فهرس الأعلام             |
| (A·)          | _ فهرس الطوائف والجماعات   |
| (A1)          | _ فهرس الكتب               |
|               | * الفهارس العلمية          |
| (\(\xi\)      | _ العقيدة                  |
| (A£)          | _ التفسير                  |
| (10)          | ـ الحديث                   |
| (AA_Ao)       | _ الفقه                    |
| (AA)          | _ أصول الفقه               |
| (^4 _ ^^)     | _ القواعد والضوابط الفقهية |
| (14)          | _ الفروق (الفقهية)         |
|               | متفرقات:                   |
| (4 \4)        | _ فوائد متعلقة بالأعلام    |

- (4.)
- (4+)
- (41\_4+)
- (40\_4T)

- \_ الحقائق
- \_ الغضب
- \_ فوائد منثورة
- \* فهرس الموضوعات·

#### \* الفهارس اللفظية

| (Y1)    | _ فهرس الآيات القرآنية   |
|---------|--------------------------|
| (VT_VT) | _ فهرس الأحاديث والآثار  |
| (V£)    | ـ فهرس الشعر             |
| (V£)    | _ فهرس الأمثال           |
| (V4_V0) | _ فهرس الأعلام           |
| (A•)    | _ فهرس الطوائف والجماعات |
| (A1)    | ـ فهرس الكتب             |

## فهرس الآيات القرآنية

| سفحة | الم   |                                      | الآية                                                                    |
|------|-------|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 49.  | ۸ ، ۶ | نبقرة/ ٢٢٥]                          | ﴿ لَّا يُوَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِٱللَّغُو فِي أَيْمَنِكُمْ ﴾ [البة         |
| 24   | [     | لَوْةَ وَأَنشُر شَكَرَىٰ﴾ [النساء/   | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَا مَنُوا لَا تَقْرَبُوا ٱلطَّسَلَوْ           |
| ۱۳   |       | هًا﴾ [الأعراف/ ١٥٠]                  | ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَىٰ إِلَى قَوْمِهِ ، غَضْبَنَ أَسِفًا              |
| ۱۳   |       | ﴾ [الأعراف/ ١٥٤]                     | ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن تُمُوسَى ٱلْغَضَبُ                                 |
| ١٤   | [Y•   | نَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ﴾ [الأعراف/ • | ﴿ وَإِمَّا يَنزَعَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطِينِ نَزَّةً فَأَا                  |
| 11   | [11/  | سُيِّعْجَالَهُم بِأَلْخَيْرِ ﴾ [بونس | ﴿ ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ ٱلشَّرَّ ٱلسَّ                    |
| ۱۲   |       | [الإسراء/ ١١]                        | ﴿ وَيَدْعُ ٱلْإِنْسَنُ بِٱلشَّرِّدُعَآةَهُ بِٱلْخَيْرِ ﴾ [ا              |
| ٣٧   |       | ﴾ [الكهف/ ٦٣]                        | ﴿ وَمَا أَنسَنِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَانُ أَنْ أَذَكُرُمُّ ﴾                |
| ٣٦   |       | ر<br>تحصناً [النور/ ٣٣]              | ﴿ وَلَا تُكْرِهُواْ فَنْيَلَتِكُمْ عَلَى ٱلَّهِغَاءِ إِنَّ أَرَدْنَ تَحَ |

# فهرس الأحاديث والآثار

| الصفحة | الحديث أو الأثر(١)                             |
|--------|------------------------------------------------|
| ٥٤     | * إذا طلق الرجل امرأته وهي حائض فلا يعتد بها   |
| 77     | اللهم أيما عبد مؤمن سببته                      |
| 27.24  | أمر ﷺ باستنكاه من أقر بالزنا                   |
| 44.10  | إن الغضب من الشيطان                            |
| 75     | إنما أنا بشر، وإني اشترطتُ على ربي             |
| 75     | إنما أنا بشر، أرضى كما يرضى البشر              |
| ١.     | * إنه (لغو اليمين) يمين الرجل على الشيء يعتقده |
| 10_18  | إني لأعلم كلمة لو قالها لذهب عنه ما يجد        |
| 75     | أو ماعلمتِ ما عاهدتُ عليه ربي                  |
| ٥٨     | تخييرُ النبي ﷺ الصبيُّ بين أبويه               |
| ٣١     | جمرة في قلب ابن آدم (الغضب)                    |
| 70     | حكمُ النبي عِيلِينَ للزبير في شراج الحَرَّة    |
| 40     | * الطلاق عن وطر، والعتق ما يبتغي به وجه الله   |
| ٥٣     | * كان (طاووس) لا يرى طلاقًا ما خالف وجه الطلاق |
| 9 _ 1  | * كل يمين حلف عليها رجل وهو غضبان فلا كفارة    |

<sup>(</sup>١) ما كان مُصدِّرًا بِـ (\*) فهو أثر.

| Y0(A       | * لغو اليمين أن تحلف وأنت غضبان                |
|------------|------------------------------------------------|
| ١.         | * لغو اليمين هو قول الرجل: لا والله وبلي والله |
| ٤٠         | ليس الشديد بالصرعة                             |
| <b>Y</b> Y | من نذر أن يطيع الله فليطعه                     |
| ٥٨         | * نفذ عمر رضي الله عنه وصية الصبيّ             |
| ٤ ٤        | هل أنتم إلا عبيد لأبي (قولُ حمزة رضي الله عنه) |
| 11         | * هو قول الإنسان لولده وماله إذا غضب عليه      |
| ١٢         | لا تدعوا على أنفسكم ولا تدعوا على أولادكم      |
| ٥٤         | * لا طلاق إلا على بينة                         |
| 3,5,51,17  | لا طلاق ولا عتاق في إغلاق                      |
| Y 1        | لا نذر في غضب وكفارته كفارة يمين               |
| ٥٢         | * لا يعتد بذلك (الرجل يطلق امرأته وهي حائض)    |
| ٥ ٤        | * لا يعتد بها (الرجل يطلق امرأته وهي حائض)     |
| 77         | لا يقضي القاضي بين اثنين وهو غضبان             |
| 19         | لا يقل أحدكم: اللهم اغفر لي إن شئت             |

泰泰泰

## فهرس الشِّعْر

يا عاذلي والأمر في يده هلا عذلت وفي يدي الأمرُ . ٤٠

\*\*\*

فهرس الأمثال

44.4.

الغضبُ غولُ العقل 🚽

张朱华

# فهرس الأعلام

| 77,77                     | أبان بن عثمان بن عفان            |
|---------------------------|----------------------------------|
| ٥٤                        | ابن أبي شيبة (أبوبكر)            |
| ٤٥                        | ابن أبي موسى (الشريف)            |
| 11                        | ابن أبي نجيح                     |
| 3,5,17,57,07,             | أحمد بن حنبل                     |
| , \$9, \$1, \$1, \$0, \$7 |                                  |
| 09.00,00.02.01            |                                  |
| ٥٢                        | أحمد بن خالد                     |
| ٥٢                        | أحمد بن عبدالله بن عبدالرحيم     |
| ٥٧                        | إسحاق بن راهويه                  |
| 78.9                      | إسماعيل بن إسحاق القاضي          |
|                           | ₩ إمام الحرمين= الجويني          |
| Y0:V                      | البخاري (محمد بن إسماعيل)        |
| 59,77,7                   | أبوبكر عبدالعزيز بن جعفر         |
| 00.08.77                  | ابن تيمية (شيخ الإسلام)          |
| ٥٣                        | الثعلبي                          |
| 71,75                     | جابر بن عبدالله                  |
| ٥٣                        | ابن جريج (عبدالملك بن عبدالعزيز) |

| ٨                 | ابن جرير (الطبري) :             |
|-------------------|---------------------------------|
| ٥٤                | أبو جعفر الباقر                 |
| **                | الجويني (إمام الحرمين)          |
| YV                | أبو الحارث                      |
| 7168              | الحاكم (أبو عبدالله النيسابوري) |
|                   | * ابن حزم= أبو محملًا بن حزم    |
| **                | أبو الحسن الكرخي                |
| ٨                 | أبو حمزة                        |
| 00,7              | حنبل                            |
| 71,07,03,00,00,07 | أبو حنيفة (النعمان بن ثابت)     |
| ٨                 | خالد (الطحان)                   |
| ٥٣                | خلاس بن عمرو                    |
| 325211            | أبو داود (سليمان بن الأشعث)     |
| ٦                 | ابن درید                        |
| ٥٦                | الزبير بن العوام                |
| 77                | أبو الزبير (محمد بن مسلم المكي) |
| 77,77             | الزهري                          |
| ٥٣                | سعيد بن المسيب                  |
| ٧٠٣٢،٧٢،٥٣،       | الشافعي (محمد بن إدريس)         |
| 0 V ( £ A ( £ 0   |                                 |

i

•

| 89.77            | أبو طالب                       |
|------------------|--------------------------------|
| ٦                | أبو طاهر (المحمد اباذي)        |
| ٥٣،٨             | طاووس (بن کیسان)               |
| YV               | الطحاوي                        |
| 3, 1, 17, 17, 77 | عائشة (أم المؤمنين)            |
| 04               | عباس بن أصبغ                   |
| 04               | عبدالرحمن بن مهدي              |
| 08.04            | عبدالرازق بن همام الصنعاني     |
| **               | عبدالملك الميموني              |
| 00               | عبدالله بن أحمد بن حنبل        |
| ٥٣               | عبدالله بن طاووس               |
| 04.40.10.4       | عبدالله بن عباس                |
| ٥٢               | عبدالله بن عمو                 |
| 7                | أبو عبدالله (نفطويه)           |
| 07               | عبدالوهاب بن عبدالمجيد الثقفي  |
| ٥٧               | عبيد الله بن عمر               |
| 77,77            | عثمان بن عفان                  |
| ٨                | عطاء بن السائب                 |
|                  | * ابن عقيل= أبو الوفاء بن عقيل |
| Α                | عمر بن الخطاب                  |

| <b>Y</b> .).     | عمران بن حصين                    |
|------------------|----------------------------------|
|                  | * غلام الخلال= أبو بكر عبدالعزيز |
| 04               | قتادة بن دعامة                   |
|                  | ابن قدامة= أبو محمد المقدسي      |
| ٥٤               | أبو قلابة                        |
| 40               | الليث بن سعد                     |
| <b>£</b> .       | ابن ماجه                         |
| <b>X</b>         | مالك بن إسماعيل                  |
| 07.01.89.40.44.9 | مالك بن أنس                      |
| 11               | مجاهد بن جبر                     |
| 04               | محمد بن بشار                     |
| 07.07            | أبو محمد بن حزم                  |
| <b>T</b> .       | أبو محمد (ابن درستویه)           |
| ٥٣               | محمد بن سعيد بن نبات             |
| . 07,07          | محمد بن عبدالسلام الخشني         |
| ٥٣               | محمد بن قاسم بن محمد             |
| 0Y: 1            | محمد بن المثنى                   |
| 04.89            | أبو محمد المقدسي (ابن قدامة)     |
| 7.7              | مسروق بن الأجدع                  |
| 7.7              | مسلم بن الحجاج                   |

!

| ٥٤        | معمر بن راشد        |
|-----------|---------------------|
| ۳۷،۱۳     | موسى عليه السلام    |
| ٥٢        | نافع (مولى ابن عمر) |
| 75        | أبو هريرة           |
| ٥٣        | همام بن يحيى        |
| ٨         | وسيم                |
| ٨         | ابن وكيع            |
| 0 & . & 0 | أبو الوفاء بن عقيل  |
| ٨         | يحيى بن واضح        |
| ۲٥        | يوسف بن عبدالله     |
| ٦.        | أبو يوسف القاضي     |
|           |                     |

\*\*\*

# فهرس الطوائف والجماعات

| 40-45                  | الأئمة الأربعة     |
|------------------------|--------------------|
| 7                      | أصحاب أبي حنيفة    |
| 71/609                 | أصحاب الشافعي      |
| 71170129               | أصحاب مالك         |
| 78.71.89               | أصحابنا (الحنابلة) |
| 17                     | أهل الحجاز         |
| TO: 1V                 | أهل العراق         |
| ٥٢،٣٤                  | التابعون           |
| 71,7.00,01,00,10       | الجمهور            |
| ٥٢،٣٤                  | السلف              |
| 07,27,37,12,73,70      | الصحابة            |
| 00, 29, 27, 27, 21, 72 | الفقهاء            |
| ٣١                     | الملوك             |

米米米

# فهرسُ الكُتب

| ٤٥   | * «الإرشاد» لابن أبي موسى           |
|------|-------------------------------------|
| ٥٣   | * «تفسير الثعلبي» (الكشف والبيان)   |
| 11   | * «تفسير مجاهد» رواية ابن أبي نجيح  |
| ٨    | * «تفسير ابن جرير» (جامع البيان)    |
| 1068 | * «السنن»                           |
| 70.V | * "صحيح البخاري"                    |
|      | "صحيح الحاكم" = "مستدرك الحاكم"     |
| 77   | * «صحيح مسلم»                       |
| 77   | * الصحيحان                          |
| ٥٥   | * "مسائل الإمام أحمد" رواية عبدالله |
| 71   | * «مستدرك الحاكم»                   |
| 77   | * «مسند أحمد»                       |
| 17   | * «مطالع الأنوار» لابن قرقول        |
| ٥٤   | * «الواضح في أصول الفقه» لابن عقيل  |

\*\*\*

### \* الفهارس العلمية

| _ العقيدة                  | (A£)                                |
|----------------------------|-------------------------------------|
| ـ التفسير                  | (A£)                                |
| ـ الحديث                   | (Ao)                                |
| _ الفقه                    | (\lambda \Lambda \Lambda \lambda \) |
| _ أصول الفقه               | (AA)                                |
| _ القواعد والضوابط الفقهية | (\A _ \A\)                          |
| _ الفروق (الفقهية)         | (14)                                |
| _ متفرقات :                |                                     |
| _ فوائد متعلقة بالأعلام    | (4· _ A4)                           |
| _ الحقائق                  | (4.)                                |
| _ الغضب                    | (4.)                                |
| _ فم أنَّك منثم د ة        | (41_4+)                             |

### فهرس الفوائد والمسائل العلمية على الفنون

#### \* العقدة \*

إجابةُ دعاء الخير من صفة الرحمة ، وإجابةُ ضده من صفة الغضب ١٢ الإكراه مانع من كفر المتكلم بكلمة الكفر (مع اطمئنان القلب) ٤٤ وكذلك عارضُ السُّكر مانعٌ أيضًا

#### \* التفسير \*

#### \* لطائف تفسيرية:

نكتةٌ في العدول عن (سكن) إلى (سكت) في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُّوسَى ٱلْغَضَبُ ﴾

الأمرُ بالاستعاذة من الشيطان ورد في ثلاثة مواضع من القرآن ١٤

\* آيات فسَّرها المصنف:

﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللّهُ بِاللّغوِفِ آيَمَنِكُمْ ﴾

١١ ـ ١١ ﴿ ﴿ وَيَدْعُ اللّهِ اللّهَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

#### \* الحديث \*

\* أحاديث تناولها المصنف بالشرح والتعليق:
 «لا تدعوا على أنفسكم ولا تدعوا على أولادكم»

(لا طلاق و لا عتاق في إغلاق)
 (اللهم أيما عبد مؤمن سببتُه فاجعل ذلك قربة إليك
 يوم القيامة)

#### \* الفقه \*

\* الصلاة:

قضاء الصلاة للمغمى عليه ٤٨ \_ ٤٨

\* الصيام:

وجوب الكفارة على من وطىء في نهار رمضان ناسيًا ـ عند الأكثرين ـ

\* الحَجْر:

من يُجَنُّ أحيانًا نادرًا ثم يفيق، لا يُحجر عليه

\* الوصايا:

وصية الصبيّ ٨٥

\* العتق:

إذا كاتب عبده على عِوض، فأدَّاه إليه، فقال: أنت حرّ.

ثم تبيَّن أن العِوض مُسْتَحق

\* الطلاق:

حَجَر الشارعُ على المطلِّق الطلاقَ: في وقته، ووضعه

، وقدره (وتفسير ذلك) ١٨ ـ ١٧

20

|                 | شروطُ وقوع الطلاق الزائدة على مجرَّد التكلُّم |
|-----------------|-----------------------------------------------|
| 78,09,00_0.     | بلفظه                                         |
| 00.07           | ذكرُ بعض من لم يوقع الطلاق المحرَّم           |
| ١٨              | حجج من لم يوقع الطلاق المحرَّم                |
| ٨١،١٩١١،٠٣٠،١٩  | طلاق المكره                                   |
| ٨٣_ ٢٩، ٢٩ ، ١٥ | طلاق الهازل                                   |
| 77_ X73 1333F.  | طلاق السكران                                  |
| 7,8 4 8 7.      | صفة السكران الذي لا يقع طلاقه                 |
| 78,00           | طلاق المجنون                                  |
|                 | هل يشترط لعدم إيقاع ظلاق المجنون أن           |
| 0 + _ 8 9       | لايكون ذاكرًا لطلاقه؟                         |
| 78.01.00        | طلاق الصبي المميز العاقل                      |
| 0 •             | طلاق الموسوس                                  |
| 78.71 _ 09      | طلاق من سبق لسائه به ولم يُرِدْهُ             |
|                 | طلاق الغضبان له ثلاث صور:                     |
|                 | الصورة الأولى: أن يبلغه عن امرأته أمرٌ يشتد غ |
|                 | ويظن أنه حق، فيطلقها لأجله، ثم يتبين أنها بر  |
| '               | الصورة الثانية: أن يكون قد غضب عليها لأمرٍ ا  |
|                 | وقوعه منها، فتكلم بالطلاق قاصدًا له، عالمًا ب |
| ٤٥ :            | عقوبة لها على ذلك                             |

الصورة الثالثة: أن لا يقصد أمرًا بعينه، ولكن الغضب حمله على ذلك، ومنعه كمال التصور والقصد، فليس هو غائب العقل بحيث لا يفهم مايقول بالكلية، ولا هو

حاضر العقل بحيث يكون قصده معتبرًا

مراد ابن القيم بالغضبان الذي لا يقع طلاقه ٣٩،٣٣ ـ ٣٩،٣٣

لو قال: أنت طالق طلقة لا رجعة لي فيها

لو قال: أنت طالق أن دخلت الدار (بفتح الهمزة.

وهو يعرف العربية) ٥٤

\* الحضانة :

تخيير الصبي بين أبويه

\* الحدود:

القذفُ حال الخصومة والغضب تعليم المعلق المعل

السبُّ والشتم حال الغضب

\* الأيمان والنذور:

لغو اليمين ٨ ـ ٧٤،٢٥،٢٣١ ٣٤

من حلف أن لا يتكلم بكذا ثم تكلم به ناسيًا ٣٧

نذر الغضب: كفارته، وحكم الوفاء به ٢٧ ـ ٣٤، ٢٣ ـ ٣٥،٣٥

المراد بنذر الغلق ويمين الغلق عند الشافعي ٢٣٠٧

\* القضاء:

حكم الحاكم حال غضبه ٢٣ ـ ٢٤ ، ٥٥ - ٥٧

|            |                                | * الإقرار:               |
|------------|--------------------------------|--------------------------|
| ٤٦، ٤٣     | إقرار .                        | السُّكر مانعٌ من صحة الإ |
|            | * أصول الفقه *                 |                          |
| ٤٥ .       | !                              | السبب كالشرط             |
| 0.0        |                                | النهي يقتضي الفساد       |
| کم         | أو إجماع أو قياس يستوي فيه حُ  | الدليل إما كتاب أو سنة   |
| ٥V.        | •                              | الأصل والفرع             |
| <b>0 Y</b> | وَلُ نصّ                       | الدليل إما نصٌّ وإما معق |
| ۰ <b>۷</b> | جماع مثله                      | الإجماع لا يزول إلا بإج  |
|            | لقواعد والضوابط الفقهية *      | *                        |
| ۳ .        |                                | ذمُّ الحيل               |
| ٣٨         | 6                              | القصود في العقود معتبر   |
| 74         | فُ (وفروع القاعدة)             | الكفارة لا تستلزم التكلي |
| 6          | ارض النفسية لها تأثير في القول | قاعدة الشريعة: أن العو   |
| 73 _ 33    | لأ وإلغاءً                     | إهدارًا واعتبارًا، وإعما |
|            | كلفًا أن لا يعرض له حال يمنع   | فلا يلزم من كون العبد م  |
| 09         | اله                            | اعتبار أقواله ونقض أفع   |
|            | ، اللسان من غير قصد القلب      | ولا اعتبار بما جري على   |
| 1111111111 |                                | (الخطأ، النسان، الذه     |

:

:

| ۲,۷۳,۳3   | 19.71_7.                                                 |
|-----------|----------------------------------------------------------|
| ٥١        | ولا يُلزَم المكلف أحكام الأقوال حتى يكون عارفًا بمدلولها |
| 09        | الحكم لايتم إلابعد وجود سببه وانتفاء مانعه               |
|           | أقسام الغضب، وما يترتب على كل قسم من نفوذ                |
| Y 1 _ Y • | الطلاق والعقود                                           |
| 21,34,13  | الغضب يبطل حكم أقوال الغضبان دون أفعاله ٢٠               |
| 47,40     | الإكراه على الأقوال                                      |
| ۳٦ _ ۳٥   | الإكراه على الأفعال ثلاثة أنواع                          |
|           | * الفروق (الفقهية) *                                     |
| ۳۹ _ ۳۸   | الفرق بين طلاق الهازل والغضبان                           |
| ٤٢        | الفرق بين القذف حال الغضب والطلاق حال الغضب              |
| ٤٧        | الفرق بين الغضبان والمجنون، في الحَجْر                   |
| ٦.        | الفرق بين زوال البُضْع والعتق عند أصحاب أبي حنيفة        |
|           | * متفرقات *                                              |
|           | * فوائد متعلِّقة بالأعلام:                               |
| 04        | أفقه التابعين على الإطلاق: سعيد بن المسيب                |
| ٥٣        | أفقه التابعين من أصحاب ابن عباس: طاووس                   |
|           | القاضي إسماعيل بن إسحاق: أجلُّ المالكية وأفضلهم على      |
| 45.9      | الإطلاق، وكان يُقرن بالأئمة الكبار                       |

|                           | * الحقائق:                           |
|---------------------------|--------------------------------------|
| 00,17_17,0                | «الإغلاق»                            |
| 78,87                     | السكران الذي لا يقع طلاقُه .         |
|                           | * الغضب:                             |
| 49                        | مرضٌ من الأمراض، ونظائره منها        |
| **_                       | حرارة الغضب، وأثره فني النفس         |
| غضبُه، وقصةٌ              | من الناس من إذا لم ينفذ غضبه قتله    |
|                           | عن العرب في ذلك                      |
| يًّ في آخره ٤٠            | الغضب اختياريُّ في أوله، اضطرارة     |
| ٤٨                        | أقسام الناس في الغضب                 |
| بأشياء وقت غضبهم ٣١       | عادة خواصّ الملوك إذا أمر ملوكهم     |
| <b>TV</b> .               | المشروع للغضبان فعله إذا غضب         |
|                           | * فوائد منثورة:                      |
| 11_71,13,33               | خطر الدعاء على النفس والأهل          |
| * 7, 77, 77, 77, 77       | وجهُ الشبه بين المكره والغضبان       |
| 19                        | المكره قد يسمَّى مختارًا من وجهٍ     |
| نه وبغضه بغضٌ للمسبَّب ٣١ | إرادةُ السبب إرادةٌ للمسبَّب، وكراه: |
| ٤٣ '                      | فقه الصحابة رضي الله عنهم            |
| القرآن من غير قصدٍ منه    | الغلط الذي يجري على لسان قاريء       |
| <b>79</b>                 | لا يؤاخذ به                          |
|                           |                                      |

;

# فهرس الموضوعات

| قدمة المصنف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مديث «لا طلاق و لا عتاق في إغلاق» ولا عتاق عناق في إغلاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| فسير الإغلاق١٦٠٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| دلة عدم وقوع طلاق الغضبان: ٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| « دلالة الكتا <i>ب</i> :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| * دلا له الكتاب:<br>لوجه الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| لوجه الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| لوجه الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| لوجه الرابع ۱۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| لوجه الخامس الله المخامس المحامس |
| ا دلالة السنة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| لوجه الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| لوجه الثاني الله المستمالين |
| لوجه الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| » آثار الصحابة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| لوجه الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| لوجه الثاني لوجه الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

|                                                | # الأعتبار وأصول الشريعة: |
|------------------------------------------------|---------------------------|
| 79                                             | الوجه الأول               |
| <b>**</b> **********************************   | الوجه الثاني              |
| Υ                                              | الوجه الثالث              |
| <b>*</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | الوجه الرابع              |
| ٣٢                                             | الوجه الخامس              |
| <b>TT</b>                                      | الوجه السادس              |
| ٣٣                                             |                           |
| ۳۷                                             | الوجه الثامن              |
| ٣٨                                             |                           |
| ٣٩                                             |                           |
| ٤١٫                                            |                           |
| ٤٣                                             | الوجه الثاني عشر          |
| ξξ                                             | الوجه الثالث عشر          |
| ٤٦                                             | الوجه الرابع عشر          |
| ٤٩٠,                                           |                           |
| ٤٩                                             |                           |
| 0                                              |                           |
| ٥٠,                                            | الوجه الثامن عشو          |
| ٥٥                                             | الوجه التاسع عشر          |

| ٥٥ |   |   |   |    | ٠  | • |   |   | • |   |   |   |    | •  |    | •  | • | •  |    |    |     |    | • | •  |          |    | -  |            | •   |         | ن     | رو  | ش,     | الع  | 4 | ج   | لو | 1  |
|----|---|---|---|----|----|---|---|---|---|---|---|---|----|----|----|----|---|----|----|----|-----|----|---|----|----------|----|----|------------|-----|---------|-------|-----|--------|------|---|-----|----|----|
| ٥٧ |   |   | ٠ |    |    |   |   |   |   |   |   |   |    |    |    |    |   | •  |    |    | •   | ٠  |   | •  | (        | ن  | رو | , <u>.</u> | ٠   | رال     | 9 (   | : ي | باد    | ال   | d | ج   | لو | il |
| ٥٧ |   | , | P |    | •  |   | • | • | • | • |   | • |    |    |    | 4  | , | ٠  |    |    | •   |    | • |    |          | •  | ن  | رو         | بعر | <u></u> | رال   | ,   | ني     | الثا | 4 | ج   | لو | ij |
| ٥٧ | • | Þ | P |    | •  | • |   |   |   |   |   | - |    | •  | ď  |    |   | P  |    | 4  |     | ٠  | ь | ь  | •        | Ç  | رز | برا        | نش  | ل       | وا    | ٢   | لــُ   | الثا | 4 | ج   | لو |    |
| 09 | , |   |   | •  | •  |   |   | • |   |   |   |   |    | •  | 4  | •  | Þ |    |    |    |     |    |   |    |          |    | ن  | رو         | شر  | ع       | رال   | 9 ( | ابع    | الر  | 4 | ج   | لو | 1  |
| 09 | , |   |   | •  |    | • |   | • |   | • |   |   |    | 4  |    |    | B |    |    | •  |     |    |   | D  | į        | رد | رو | ٠.         | لۂ  | وا      | ن     | سر  | تاه    | الح  | 4 | ج   | ٺو | 1  |
| 77 |   |   | ٥ | بد | ر! | و | ¥ | ι | ٠ |   | · | ب | نة | ال | ١, | ځي | 9 | لم | کا | تہ | j . | قا | ن | ار | <b>,</b> | غ  | لغ | ن ا        | أز  | ن       | u<br> | اي  | ر<br>م | و.   | : | ىل  | ع  | ۏ  |
| 70 |   |   |   |    |    |   |   |   |   |   |   |   |    |    |    |    |   | _  | _  |    |     |    |   |    |          |    |    | _          |     |         | ;     | ال  | فمت    | ال   | ä | ي ـ | حا |    |



# ٱثَارُالإِمَامِ إِبْنِ قَيْمُ اَبِحُوْزِيَّةٍ وَمَا لِحَقَهَا مِنْ أَعَالٍ **(V)**

مَطْبُوعَاتِ المجمَعٌ فُنتيكا في

« الْحُدُلِلَهِ حَمْدًا يُوافِي نِعَـمَهُ وَيُكَافِئُ مَزِيْدُهُ.

تندف الإمّامِ أَيّ عَبْدِ اللَّهِ مُحَدِبْنِ إِيّ بَكُرِبْنِ أَيُّوبِ أَبْنِ قَيِّمِ الْجَوْزِيّةِ

( VOI \_ 191)

يحبرلانتم بن ييست الم البطاطي

مُؤَسَّسَة سُلِمُان بن عَبْد العَزيْز الرَّاحِجِيّ الحَيْريَّة

للنش روالتورث

# يِنْ \_\_\_\_\_ أللهِ التَّخْنِ التَّحَدِينَ مقدمة التحقيق

«الحمد لله حمدًا دائمًا سرمدًا، حمدًا لا يحصيه العدد، ولا يقطعه الأبد، وكما ينبغي لك أن تحمد، وكما أنت له أهل، وكما هو لك علينا حقٌ».

"اللهم ربنا لك الحمد بما خلقتنا، ورزقتنا، وهديتنا، وعلمتنا، وأنقذتنا، وفرَّجْتَ عنَّا. لك الحمد بالإسلام والقرآن، ولك الحمد بالأهل، والمال، والمعافاة. كَبَتَّ عدوَّنا، وأظهرت أمْنَنا، وجمعت فرقتنا، وبسَطْتَ رزقنا، وأحسنت معافاتنا، ومن كل ما سألناك ربَّنا أعطيتنا. فلك الحمد على ذلك حمدًا كثيرًا، لك الحمد بكل نعمة أنعمت أعطيتنا في قديم أو حديث، أو سرِّ أو علانية، أو خاصة أو عامة، أو حيِّ أو ميت، أو شاهدٍ أو غائبٍ. لك الحمد حتى ترضى، ولك الحمد إذا رضيت» أو شاهدٍ أو غائبٍ. لك الحمد حتى ترضى، ولك الحمد إذا

اللهم «تَمَّ نورُكُ فهديتَ، فلك الحمد، وعَظُم حلمُك فعفوتَ، فلك الحمد، وبسطتَ يدك فأعطيت، فلك الحمد.. ربَّنا: وجهُك أكرم الوجوه، وجاهك أعظم الجاه، وعطيتك أفضل العطية وأهنَوُها.. تُطاع ـ ربَّنا ـ فتشكُر، وتُعصى ـ ربَّنا ـ فتغفِر، وتجيب المضطَر، وتكشف الضرَّ، وتشفى السقيم، وتنجي من الكرب، وتغفر الذنب، وتقبل التوبة، ولا

 <sup>(</sup>١) هذا من دعاء الحسن البصري رحمه الله، كان يستفتح به حديثه.
 أخرجه ابن أبي الدنيا في (الشكر) رقم ١١، ومن طريقه البيهقي في
 (شعب الإيمان) رقم ٤٢٦٦.

يجزي بآلائِك أحدٌ، ولا يبلغ مِدْحَتَك قولُ قائل «(١).

فـ «اللهم لك الحمد حمدًا كثيرًا خالدًا مع خلودك، ولك الحمد حمدًا لا منتهى له دون مشيئتك، ولك الحمد حمدًا لا منتهى له دون مشيئتك، ولك الحمد حمدًا لا أجر لقائله إلا رضاك»(٢).

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، إمام الحامدين، وعظيم الشاكرين، وحامل لواء الحمديوم القيامة، صلى الله عليه وعلى آله وضحبه، وسلَّم تسليمًا كثيرًا إلى يوم الدين.

أما بعد:

فإن من أَقْرب القُرَب، وأفضل الفضائل، وأحقّ الحقِّ؛ اشتغالُ العبد

(١) روي عن علي ـ رضي الله عنه ـ مرفوعًا وموقوفًا:

فأما المرفوع فأخرجه أبويعلى في مسنده رقم ٤٤٠، وسنده ضعيف. وأما الموقوف فأخرجه:

ابن فضيل الضبيٰ في (الدعاء) رقم ٦٩، وابن أبي شيبة في (المصنف) ٢٢٩/١٠ رقم ٩٣٠٦.

وعزاه المتقي الهندي في (كنز العمال) ٢/ ٦٤٠ رقم ٤٩٦٣ إلى: جعفر في (الذكر)، وأبي القاسم اسماعيل بن محمد بن فضل في أماليه.

وهو حسن \_ إن إشاء الله \_ بمجموع طرقه.

(٢) أخرجه البيهقي في (شعب الإيمان) رقم ٤٠٧٩ من حديث عليّ ـ رضي الله عنه ـ مرفوعًا، وقال عقبه: "فيه انقطاع بين عليّ ومن دونه".

وضعفه الألباني في (ضعيف الترغيب والترهيب) رقم ٩٦٨ و٩٨٢.

وأخرجه أبو نعيم في (الحلية) ٢٢٣/٨ ومن طريقه الحافظ ابن حجر في (نتائج الأفكار) ٣/ ٢٨٩ ـ ٢٩٠ من قول محمد بن النضر الحارثي.

بالثناء والحمد لذي العُلَى والمجد؛ فإنه ـ سبحانه ـ أهلٌ لأن يُحمد، وأهلٌ لأن يُحمد، وأهلٌ لأن يُشكر ويُثنى عليه، وهو ـ جلَّ جلاله ـ المحمود على كمال محاسِنه، وتمام إحسانه.

و «الحمد» من أحب العبادات إلى الله عز وجل، كما ثبت ذلك في حديث أنس رضي الله عنه: أن النبي على قال:

 $(0, 1)^{(1)}$  الله من الحمد  $(0, 1)^{(1)}$ .

وفي حديث جابر بن عبدالله الأنصاري رضي الله عنهما، أن النبي ﷺ قال: «أفضل الذكر (لا إله إلا الله)، وأفضل الدعاء (الحمد لله)»<sup>(٢)</sup>.

فلا غَرْوَ إذن أن يحرص الناس على سؤال أهل العلم عن صيغ الحمد وألفاظها، بل عن أفضلها وأجلُّها وأكملها؛ لأن ذلك أسعد لحظًّ المؤمن.

فها هو الحافظ السخاوي (٩٠٢) يُسأل عن ألفاظ الروايات الواردة في جوامع التسبيح، فيذكر ما استحضره من الروايات الواردة في صيغ

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أبو يعلى في مسنده رقم ٤٢٥٦، والبيهقي في (شعب الإيمان) رقم ٤٠٥٨، وفي (السنن الكبرى) ١٠٤/١٠.

وحسنه الألباني في (السلسلة الصحيحة) رقم ١٧٩٥.

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الترمذي رقم ٣٣٨٣، وابن ماجه رقم ٣٨٦٨، والنسائي في (عمل البوم والليلة) رقم ١٠٢، وابن أبي الدنيا في (الشكر) رقم ١٠٢، وابن حبان رقم ٢٤٦، والحاكم ٤٩٨/١ و٥٠٣ وصححه ووافقه الذهبي، والبيهةي في (شعب الإيمان) رقم ٤٠٦١ وغيرهم.

وحسنه الألباني في (صحيح الجامع) رقم ١١٠٤، و(السلسلة الصحيحة) رقم ١٤٩٧.

الحمد والتسبيح(١).

ويُسأل ابن حجر الهيتمي المكي (٩٧٤) عن قول السراج البلقيني إن أفضل صيغ الحمد «الحمد لله رب العالمين»، فَسَردَ أقوال العلماء في أفضل الصيغ، ثم استحسن صيغة لَقَقَها من سائر الأقوال؛ وهي «الحمد لله رب العالمين، حمدًا يوافي نعمه، ويكافيء مزيده، كما ينبغي لجلال وجهه، وعظيم سلطانه»! (٢).

ولربما يتوجَّه السؤال إلى صيغة بعينها للاستفسار عن ثبوتها، أو عما تحمله من المعاني؛ كما هو الحال في السؤال الذي وُجَّه إلى الإمام ابن القيم رحمه الله، وأجاب عنه بهذه الفتيا التي بين أيدينا.

### مضمون الفتيا:

السؤال الموجَّه إلى الإمام ابن القيم - رحمه الله - يتعلق بصيغةٍ من صيغ الحمد، هي:

«الحمد لله، حمدًا يوافي نعمه، ويكافيء مزيده»؛ عن ثبوتها وصحتها، وهل ما ذكره بعضهم من أنَّ هذه الصيغة هي أفضل الصيغ وأكملها صحيحٌ أم لا؟

فأما من جهة الرواية فذكر أن هذه الصيغة ليس لها إسنادٌ؛ فضلاً عن

<sup>(</sup>١) : انظر (الأجوبة المرضية) ٣/ ٩٠٨ ـ ٩١١.

<sup>(</sup>٢) انظر (الفتاوي الكبرى الفقهية) ٤/ ٢٦٣.

ثبوتها أو صحتها، وإنما هو أثرٌ يرويه أبو نصر التمَّار عن آدم عليه السلام، وهذا الأثر لا تقوم به حجةٌ لانقطاعه.

ثم إنه لم يرد عن أحدٍ من خلق الله المكرمين التلفظ بمثل هذه الصيغة ؛ لا الملائكة ، ولا النبيين ، ولا خيار هذه الأمة وعلى رأسهم صحابة رسول الله على وأخذ يطيل في سرد الآيات والأحاديث الواردة في صيغ الحمد ، والتى ليس فيها هذه الصيغة المسئول عنها .

وأما من جهة الدراية فقد بيَّن ـ رحمه الله ـ أن هذه الصيغة قد تتضمن معنى فاسدًا.

ووجه ذلك؛ أن هذه الصيغة قد تفيد أن العبد بشكره للنَّعَم يكون قد أدى ما عليه من حقِّ لله تعالى، وهذا فاسدٌ؛ لأنه يخالف المستفيض في النصوص الشرعية من أن نِعَم الله عز وجل لا يقوم بتمام شكرها أحدٌ، ولا يفي بحقها قول قائلٍ، فمهما أثنى العبد على ربه، وتقدم بين يديه بحمده وشكره، فحق الله أعظمُ، وإحسانه أعمُّ، ومِنَّتُهُ أكرم.

وهذا المعنى الذي ردَّه ابن القيم ـ رحمه الله ـ هو المنقول عن جماعةٍ من الأثمة المتقدمين، أنهم ردُّوه، وفتَّدوه، وأبطلوه، ومن ذلك ما قاله الإمام بكر بن عبدالله المزنى رحمه الله:

"ماقال عبدٌ قطُّ (الحمد لله) إلا وجبت عليه نعمةٌ بقوله (الحمد لله)، فما جزاء تلك النعمة؟ جزاؤها أن يقول (الحمد لله)، فجاءت نعمةٌ أخرى، فلا تنفد نِعَمُ الله عز وجل»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن أبي الدنيا في (الشكر) رقم ٧ و٩٨، والبيهقي في (شعب =

وقال الجنيد: سمعت السريَّ يقول:

«الشكر نعمة ، والشكر على النعمة نعمة ، أي إلى أن لا يتناهى الشكر إلى قرار»(١).

وقال طَلْقُ بن حبيب رحمه الله:

«إِنْ حَقَّ اللهُ أَثْقَلُ مِن أَنْ يقوم به العباد، وإِنْ نِعَم اللهُ أَكثر مِن أَنْ يحصيها العباد، ولكن اصبِحُوا تِوَّابِين، وامسُوا توَّابِين<sup>»(٢)</sup>.

وأنشد محمود الوراق رحمه الله:

إذا كان شكري نعمة الله نعمة عليّ له في مثلِها يجبُ الشكرُ وكيف وقوعُ الشكرِ إلا بفضلِه وإن طالت الأيامُ واتصل العمرُ إذا مَسَّ بالسرَّاءِ عَمَّ سرُورُها وإن مَسَّ بالضراءِ أعقبها الأجرُ وما منهما إلا له فيه مِنَّةٌ تضيقُ بها الأوهامُ والبرُّ والبحرُ (٣)

قال الحافظ ابن رجب الحنبلي رحمه الله:

اإن الله يحب المحامد، ويرضى عن عبده أن يأكل الأَكْلَة فيحمده عليها، ويشرب الشَّرْبَة فيحمده عليها، والثناء بالنَّعَم، والحمد عليها

<sup>=</sup> الإيمان) رقم ٤٠٩٥.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في (شعب الإيمان) رقم ٤٠٩٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في (شعب الإيمان) رقم ٤٢٠٤.

 <sup>(</sup>٣) خرجه: ابن أبي الدنيا في (الشكر) رقم ٨٢، ومن طريقه البيهقي في (شعب الإيمان) رقم ٤٠٩٩.

وشكرُها عند أهل الجود والكرم أحبُّ إليهم من أموالهم، فهم يبذلونها طلبًا للثناء، والله عز وجل أكرمُ الأكرمين، وأجودُ الأجودين، فهو يبذل نعمَهُ لعباده، ويطلب منهم الثناءَ بها، وذكرَها، والحمدَ عليها، ويرضى منهم بذلك شكرًا عليها، وإن كان ذلك كلَّه من فضله عليهم، وهو غير محتاج إلى شكرهم، لكنه يحب ذلك من عباده، حيث كان صلاحُ العبد وفلاحُه وكماله فيه. ومن فضله أنه نسب الحمدَ والشكر إليهم، وإن كان من أعظم نعمه عليهم، وهذا كما أنه أعطاهم ما أعطاهم من الأموال، ثم استقرض منهم بعضه، ومدحهم بإعطائه، والكلُّ ملكُه، ومن فضله، ولكن كرمه اقتضى ذلك»(١).

فهذا هو خلاصة الفتيا ومحتواها، وعين الخلاصة المذكور في هذه الفتيا قد ذكره ابن القيم ـ رحمه الله ـ في كتاب آخر له وهو «عدة الصابرين» (۲)، وخَلَص فيه إلى نفس ما خلص إليه ههنا في الفتيا مع إيجازٍ شديدٍ.

### وقفةٌ مع الفتيا :

من المعروف عن ابن القيم ـ رحمه الله ـ أنه صاحب بَسْطِ واستقصاءٍ؟ وذلك لما يتمتع به من سعةِ اطلاعٍ، وقوةِ ذاكرةٍ، وسيلانِ ذَهنِ، فقلَّ أن يفارقه الصواب في أجوبته.

وأول ما نقرؤه في مقدمة فتياه عن مسألة الحمد تأصيله لها بنفي وجود سند لهذه الصيغة، وإنما غاية الأمر أنها أثرٌ مرويٌّ عن آدم عليه السلام،

 <sup>(</sup>۱) (جامع العلوم والحكم) ٢/ ٨٢ ـ ٨٣.

<sup>(</sup>٢) (عدة الصابرين) ٢٢٨ ـ ٢٢٩.

وهذا الأثر من غرائب أبي نصر التمَّار، ولا يُدرى من أين أخذه! .

والحقيقة أن كلامه هذا غايته عدم العلم بوجود السند للأثر المروي، ومن المقرر أن عدم العلم ليس علمًا بالعدم، إلا أن العبارات الكلية، والقضايا العامة، إذا خرجت من مثل الإمام ابن القيم ـ رحمه الله ـ فإن لها حظًا عند العلماء؛ استرواحًا منهم لجلالة علومه، وغزارة معلومه.

وهذا ما حَدَا بالعلامة السفَّاريني \_ رحمه الله \_ إلى نقل فتوى ابن القيم \_ رحمه الله \_ إقرارًا له بتلك النتيجة ؛ عندما تكلم عن صيغ الحمد في كتابه المشهور «غذاء الألباب»(١).

### وههنا أمور:

الأول: أن الحافظ ابن حجر \_ رحمه الله \_ ذكر أن لهذا الأثر سندًا يرويه ابن الصلاح في أماليه.

وهذا الإسناد عزيز الوجود، ولهذا لما نقل الحافظ ابن حجر حكم ابن الصلاح عليه قال عقبه: «فكأنه عثر عليه حتى وصفه»(٢).

والثاني: أن أبا نصر التمَّار إنما يرويه عن: محمد بن النضر الحارثي عن آدم عليه السلام، فالأثر ليس من رواية أبي نصر عن آدم عليه السلام كما ذُكر، بل بينهما واسطة.

والثالث: أن الحافظ ابن رجب الحنبلي ـ رحمه الله ـ ذكر أن الحديث المسئول عنه قد روي مرفوعًا وموقوفًا، واكتفى بـذلـك ولـم

<sup>(</sup>١) (غذاء الألباب) ١/٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) (التلخيص الحبير) ٢ / ٣١٧. ثم ذكر الحافظ ابن حجر أنه وقف عليه بعد ذلك.

يَعْزُهما(١).

فلعله أراد بالمرفوع ما روي من حديث ابن عمر رضي الله عنهما، ولفظه:

"من قال: الحمد لله ربِّ العالمين، حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه، على كل حال، حمدًا يوافي نعمه، ويكافيء مزيده؛ ثلاث مرات: فتقول الحفظة : ربَّنا؛ لا نُحْسِن كُنهَ ما قدَّسك عبدُك هذا وحمدَك، وما ندري كيف نكتبه؟ فيوحى الله إليهم أن اكتبوه كما قال».

ذكره المنذري في «الترغيب والترهيب»، وعزاه إلى البخاري في «الضعفاء»، وبيَّض له الألباني في الحكم عليه في «ضعيف الترغيب والترهيب»(۲).

وأما الموقوف فلم أقف عليه، إلا إن أراد به الموقوف على محمد بن النضر الحارثي! فالله أعلم.

والرابع: أن المعنى الذي قد يدل عليه الأثر «حمدًا يوافي نعمه، ويكافيء مزيده» ربما يُظَنُّ أنه قد جاء ما يؤيده، وهو حديث أنس بن مالك رضى الله عنه: أن رسول الله عليه قال:

«من قال إذا آوى إلى فراشه: «الحمد لله الذي كفاني، وآواني، والحمد لله الذي مَنَّ عليَّ فأَفْضَلَ»، والحمد لله الذي مَنَّ عليَّ فأَفْضَلَ»، فقد حَمِدَ الله بجميع محامد الخلق كلِّهم»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر (جامع العلوم والحكم) ٨٣/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر (ضعيف الترغيب والترهيب) ١/٤٧٧ ـ ٤٧٨ رقم ٩٦٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه بهذا اللفظ: ابن السنى في (عمل اليوم والليلة) رقم ٧٢٢، والحاكم =

والجواب عن ذلك بأن الحديث ليس فيه أن العبد إذا قال هذا الذكر أنه يكون قد قام بحق الله حقَّ القيام، وأنه وفَّى نعمةَ اللهِ شكرَها، وأتى بما يكافيء ذلك! بل غاية ما يدل عليه أنه أتى بذكرٍ يعدل جميع حَمْد الحامدين، وهذا من تضعيف الأجور.

ويؤكد ذلك أن حَمْدَ العالمين كلِّهم لا يفي بحقِّ الله عليهم، ولا يكافي، نِعَمهُ لديهم، فإن الله عز وجل ليس لشكره نهاية، كما ليس لعظمته نهاية.

هذا إن سلِمَت الزيادة في قوله: «فقد حَمِد اللهَ بجميع محامد الخلق كلِّهم» من الإعلال، فإن أصل الحديث في المسند والسنن وغيرها بدون هذه الزيادة!.

### نسبة الفتيا لابن القيم:

ثُمَّ أمورٌ تجعلنا نجزم بنسبة هذه الفتيا لابن القيم رحمه الله، وهي:

أولاً: أنه قد جيء باسم المؤلف في صدر الفتيا، فقال ناسخ المخطوط:

«أجاب شيخنا الإمام العالم، قدوة المحققين، عمدة المحدثين، شمس الملة والدين: أبو عبدالله محمد بن أبي بكر القيم، تغمده الله برحمته».

وثانيًا: أنه قد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في أثناء الرسالة في عدة مواضع، وكان يُصفه بـ (شيخنا)، وتتلمذ ابن القيم على شيخ الإسلام

في المستدرك ١/٠٥٥ ـ ٥٤٦ وصححه ووافقه الذهبي، والبيهقي في (شعب الإيمان) رقم ٧٧٤، والضياء في (المختارة) رقم ١٥٧٤ و١٥٧٥.

مشهور جدًا.

وثالثاً: أن ابن القيم ـ رحمه الله ـ قد حكى خلاصة هذه الفتيا في كتابه الآخر المسمى بـ «عدة الصابرين»، وما ذكره هناك يطابق رأيه تمامًا في هذه الفتيا.

### قال في «عدة الصابرين»:

"وأما قول بعض الفقهاء: إن من حَلَف أن يحمد الله بأفضل أنواع الحمد؛ كان برُّ يمينه أن يقول: (الحمد لله؛ حمدًا يوافي نعمه، ويكافيء مزيده)، فهذا ليس بحديثٍ عن رسول الله ﷺ، ولا عن أحدٍ من الصحابة، وإنما هو اسرائيلي عن آدم، وأصح منه: "الحمد لله غير مكفيٌّ، ولا مودَّعٍ، ولا مستغنى عنه ربنا».

ولا يمكن حَمْدُ العبد وشكرُه أن يوافي نعمةً من نعم الله فضلاً عن موافاته جميع نعمه، ولا يكون فِعْلُ العبد وحمدُه مكافئاً للمزيد، ولكن يُحمل على وجه يصح، وهو: أن الذي يستحقه الله سبحانه من الحمدِ حمدًا يكون موافيًا لنعمه، ومكافئاً لمزيده، وإن لم يقدر العبد أن يأتي به، كما إذا قال: «الحمد لله مِلْءَ السموات، ومِلْءَ الأرض، ومِلْءَ ما بينهما، ومِلْءَ ما شئتَ من شيءٍ بعد، وعدد الرمال والتراب والحَصَى والقَطْر، وعدد أنفاسِ الخلائق، وعدد ماخلق الله، وماهو خالقٌ»، فهذا إخبارٌ عما يستحقه من الحمد، لا عما يقع من العبد من الحمد» (١).

<sup>(</sup>١) (عدة الصابرين) ٢٢٨ ـ ٢٢٩.

وما ذكره ابن القيم ههنا تخريج جيد لمعنى هذه العبارة، وعليه يحمل كلام من استعملها من الأئمة كقول الإمام البيهقي رحمه الله وهو يتحدث عن =

ورابعًا: أن لغة الفتيا، ونَفَسَ التدوين، وطريقة العرض والاستدلال، ومنهج المناقشة والردِّ؛ توافِق ما تميز به أسلوب ابن القيم ـ رحمه الله ـ في صياغة مؤلفاته.

وخامسًا: أن العلاَّمة محمد بن أحمد السفَّاريني الحنبلي (١١٨٨) قد اختصر هذه الفتيا، وضمَّنها كتابه «غذاء الألباب»، وذكرها في مقدمة الكتاب عند الكلام على مسائل الحمد، وعَنْوَنَ لها بـ(فائدة)، وصرَّح بنسبتها لابن القيم رحمه الله(١).

### النسخ المعتمدة في التحقيق:

تحصَّل لنا من هذه الفتيا نسختان:

### النسخة الأولى:

نسخةٌ قديمةٌ، ضمن مجموع يحمل رقم (١١٧٤٠)، محفوظ في ليدن، منها صورة في مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية بالرياض، وعنه حصلنا على صورة من المخطوط، وعدد صفحاتها أربع صفحات، وهذا المجموع غير مرقم.

والنسخة ليس عليها تاريخ النسخ، ولا اسم الناسخ، وخطها يشبه

تعمة الله عليه بأن جعل لكتابه «السنن الكبرى» المكانة العالية عند العلماء، فقال: «ووقع كتاب السنن إلى الشيخ الإمام أبي محمد عبدالله بن يوسف الجويني ـ والد إمام الحرمين ـ بعدما أنفق على تحصيله شيئًا كثيرًا، فارتضاه وشكر سَعْبِي فيه، فالحمد لله على هذه النعمة حمدًا يوازيها، وعلى سائر نعمته حمدًا يكافيها».

<sup>(</sup>معرفة السنن والآثار) ١٤٢/١ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>١) انظر (غذاء الألباب) ١/٢٠.

خطوط القرن الثامن الهجري، وهو قليل الإعجام، وتتداخل فيه الكلمات أحيانًا، والنسخة مقروءةٌ ومصححةٌ، ولا أستبعد أن يكون ناسخها أحد تلاميذ المؤلف، والله أعلم.

ويعيب هذه النسخة أنها ناقصة، فالموجود منها يمثل نصف الفتيا تمامًا، ولولا ذلك لجعلتها أصلاً في التحقيق، وقد رمزت لها بالحرف (أ).

### النسخة الثانية:

نسخة حديثة كاملة محفوظة في مكتبة الملك فهد بالرياض تحمل الرقم ١٦٢/٦٧٢ وخطها نسخي واضح، ولم يُذكر فيها اسم ناسخها، ولا النسخة التي نقل منها، وقيد تاريخ نسخها في آخرها بعام ١٣٣٨، وعدد صفحاتها ثلاث عشرة صفحة.

وبالنسخة بعض التصويبات التي كُتبت في الهامش، وقد رمزت لها بالحرف (ب).

#### عنوان المخطوط:

كلا النسختين أُهْمِلتا من العنوان، ولم ينص على تسميتها أحدٌ ممن ترجم لابن القيم رحمه الله؛ حتى السفاريني ـ رحمه الله ـ لما نقل عنها ما اختصره منها لم يذكر لها عنوانًا، وقد لا يكون هذا مستغربًا؛ لأن هذا هو شأن الفتاوى؛ أسئلةٌ ترفع إلى العالم، فيجيب عنها بخطه أو بإملائه، ثم يتركها هَمَلاً من العَنْوَنة، وتنتشر في أيدي الناس على أنها فُتْيا فلان، لا أنها فتيا بعنوان!

وعند التأمل في المخطوط نرى ما يلي:

١- أن طبيعة المخطوط ينطبق عليه حقيقة الفتيا، فهو استفتاءٌ من أحد الناس عن مسألةٍ ما، فكان الجواب بهذه الفتيا.

٢ ـ أن الاستفسار كان عن حديثٍ واحدٍ فقط، هذا الحديث يتضمن صيغة واحدة من صيغ الحمد الواردة، فأجاب ابن القيم \_رحمه الله \_ عنه، ثم اتبعه \_ تكميلاً للجواب \_ بسورق ما يستحضره من النصوص الشرعية الواردة في صيغ الحمد وألفاظه، فكان حشده لهذه النصوص تبعًا لا أصلاً طُلِب الكشف عنه في السؤال.

وبالنظر إلى ما ذكرناه، واستئناسًا بما جرى عليه العمل في مثل هذه المؤلفات، يحسُن بنا أن نُعَنُون لها بـ:

فتيا في صيغة الحمد: «الحمد لله؛ حمدًا يوافي نعمه، ويكافيء مزيده»، والله أعلم.

طبعات الكتاب:

طبع الكتاب مرتين:

الأولى: في دار ابن خزيمة بالرياض، سنة ١٤١٤، بتحقيق: فهد بن عبدالعزيز العسكر، ووضع عنوانه هكذا: (مطالع السعد بكشف مواقع الحمد)، ذكر في المقدمة أنه استشرف هذا العنوان من خاتمة الرسالة.

وعنايته بالكتاب ظُاهرة، وطبعته هذه أجود الطبعتين.

والثانية: في دار العاصمة بالرياض، سنة ١٤١٥، بتحقيق: محمد بن إبراهيم السعران، ووضع عنوانه هكذا: (جواب في صيغ الحمد)، ذكر في المقدمة أن الشيخ بكر أبوزيد حفظه الله ـ هو الذي أشار عليه بهذا العنوان.

وكلا المحققين اعتمدا على نسخة خطية واحدة، وهي النسخة المتأخرة التي كتبت سنة ١٣٣٨، وعملهما جيدٌ على فوت يسير لا يخلو من مثله عمل الحريص، لكني استفدت من طبعة دار ابن خزيمة أكثر، ولهما فضل السبق، والله يتقبل منهما صالح العمل.

## منهجي في التحقيق:

١ - قمتُ بنسخ المخطوط، ثم قابلته على أصله، مراعيًا الرسم الإملائي الحديث.

٢ أختار من النسختين ما أراه فيما يغلب على ظني أورب للصواب، وقد أُضيف حرفًا أو كلمة لا يستقيم الكلام بدونه وأضعه بين معكوفتين [].

٣ \_ فقَّرتُ الكلام، وراعيت علامات الترقيم.

٤ ـ خرَّجتُ الآيات والأحاديث والآثار، فأما الأحاديث فإن كانت في الصحيحين أو أحدهما اقتصرت عليه، وما كان في غيرهما خرجته من مصادره الأصلية، ثم أنقل كلام أهل الشأن في تصحيحه وتضعيفه.

٥ ـ ترجمت للأعلام، وعلَّقتُ على مواطن مما يقتضيه المقام.

٦ - بَيُّنتُ بعض معاني الغريب بما يكشف عن المراد.

٧ ـ أقمتُ قوائم الفهارس على التفصيل: فهرس الآيات، والأحاديث،
 والآثار، و الأعلام، والكتب، والموضوعات.

هذا؛ وأسأل الله العلي العظيم جلَّتْ قدرته أن يهدينا للتي هي أقوم، بالتي هي أحسن، إنه بكل جميل كفيلٌ، وهو حسبنا ونعم الوكيل.

م الدالع الحم و عانقوا إلىاحدالعالا الدالوري كالدعهم الكيز ع وطنرما حيا في عدد الموكة المراسعوا وافي فعدو والم في ما والمحر لعامل هو المصرف المرسي ومعالم لو وانفدوانهم الدلاعسوي ودرستم النح السام مالرندة وتعوله احسى ساعلير التكما استطيخ سندها وادكاكي يستدو المراج وافت كاهدالك يديسين عارد حاصل والدالك الأول الدى روادي ورسيعوا واجهودنا ومربه واسمع المحرم للمست الرجار وليسمط النول الحاس سرالا والدراده داسر عبراله والمراهم بعد السرعت مكاله والركون الكون المراه العجروان فاصعا والوفاع عرهاى سالعنده والراساد يعف طامورى غراني المراثه وعزاده الحالث والمدرك صحيراته والانصراد السع مصر والايوسره الده ما المرسية المستعلى المرسية المراكسية المراكسية المراكسية المراكسية المراكسية المراكسية المراكسية المراكسية المراكسية المركسية ا بسرولاا وم السماميد الديدان الدياع الصدع الندى ويرواليدى البيع وسلم فكيد برواتم اعراهم و فاطرف بنم لله عران صدر المكرش علد اللغف المحد غدالنس وأمناوا معدلا واع الحامد منوائ والمسا فهيدها لاساله طفانان ليحار للنزعام الخامد واجل المحامد وقص معرف ليسار المول كالمعص الوافي موركافي مربون لواومعي ونغ مهراي الاقربان عصواله معروكا في معولوب وي مرتودالعي الديور بشكر ما زادم النع ومود على زوللو وهي الدي الدي السريون عيده به روا صادات العافين الورات لين هذا اللفظ البند لنواتها يراكا المال العال المال المال المال المال بوالدروم اعظ دار الغوم الدرطلول ولكهد ريد الحاد وصويعه والعنظ و ما لا المالد در لعن دونوا حاسرة الكاملين عاده النم فوا الكليد لا م ها المالد و عالمالها و عالمالها كالمالا لاستلط الملاجة مل وي الراجير على المهاج الدر الضاه لنف وامراح البطاء المروان المال المراد المرا والفاق المراد والمحال عوص في الدرات سديكام لعن ومد لله ومن لط ل كالمدوع وعلى المرافي في حاك المرافي في المراب الرك ماني فيوند في في معروم الحارض وهو يحكم الحروة لا يكلم والم والمحرون على الما موروس كالمراه و المهم والمحاري وهو في المحترون المراب والمرام والمراب والمن عمر المراد والمراب والمن عمر وعروض الرق المراه والمعال سي الدراع المسحود والمراب والمراب والمراب والمراب والمراب والمراب والمراب والمراب و الما فندرون المراب المحدد والوالمحالية الدرسوم وعدول و المال والمرب من و المحدد المراب المركبة والمراب المراب وعاد المراب والمراب المراب المراب وعاد المراب والمراب المراب المراب وعاد المراب والمراب والمراب المراب المراب والمراب والمراب والمراب المراب والمراب والمرا حدم النى الديم الديم النه المعين والمنه النى العراد المن المن المنه النى العراد النه المعين واعتبت العراد والمدين واحتبت الما المعين واعتبت الما ويرد والمناده هيد واحتبت الما المعين والمنادة هيد والمنادة هيد والمنادة المنادة والمنادة والمنادة والمنادة المنادة والمنادة وال

۱ مرالد الرحن الرحيم وبالستعين وعلينتوكل

6.25 TUE 3

لالد صبحاح

ماتتول السادة العلماء الذبي رضي السعنهم أجعيى في يجلين تباحثا في الحديث في المحدالمروي في الحدام عدا يواني معدويكا في مربيك فعّال الدخر لمّا يُل هذا الحديث الرب سبعانه وصحابة ولواك تعدوا لعداس كم يخصوها وقد شبت عنالبي صلحائه عليه فأانه كان يتول لااحمي شناءً عليك الن كا النيت على منسك فقال له راوي الحديث الاول من م يعل فق على هذا الحديث ملس حادوجا هل فعل هذا الحديث الاول الذيرواه في الجداسهدا يوافئ نعدويكافي مزبدة العيعاج املاومن المصيب مع الرجلين وليبسط التى ل مثابين افتى نا مأجودين رحكم السراجاد شيخنا الامام العالم شمس الدبين عهدابداني بكر الحنبلي الجسد مدعدا الحديث ليرفي المعيعاي ولافي إحدها ولايعرف في شي معكتب الحديث المعتمدة ولإلمه اسناذته معروف وافا يروى عن ابي نصرالتارع ما دم ابي البشر لايديم كعهب ابي نفروادم الاالد معا كالسابوي شرقال ادم يادب شغلتني كبب يديو شيئام بجامع الحدوالتبييح فاوعى الدالبديا ادم ا د ١١مبعت فعَلْ الاثا واذا اسيت فقل ثلو ثا الجراسرب العالمين حدًا يوا في معدو يكا في سريو فذ لك عا مع الحدوالتبييج فهذا لوروا لا ابو مصرالتارعن سيدولد آدم ملى السعليريلم لما قبلت روايته لانتطاع الحديث فيما بيندو بين رسول المرصلي لهط يلم فكيذبرط بتدعن كوم وقعظنطا ينترسه الناس ان عناالحديهنا اللنظ الطحدحدالمربه وافسلدو اجعمرلا نواع المدوبنواعلى هذامسكة فقهدر نقالوا مسئلة لوحلف انساك ليجدت أتربجا مع الجدواجل لمامد فعلر مقيم

الصفحة الأولى من النسخة (ب)

احلالنا ووفي مسنداب اليرشيب ترعث اي حرق ان وسول الرصل للمعليه كلم سرم وبنيريس غريسًا تعالى بإلا هريوما الذي تغرب قلت غريسًا قال الزاد لك على غواس خيرمه العن هذا سيعات البرواليدلم ولااله الا المد والمراكبر تغريب بكل واحدة منتيرة في الحديث و في سنن ابن ماجه عنابي الدرداو قال قال إنَّ رَسُول الهَ صَلَّامٌ عليه عليك و سبعان الدوالحد تدولا اله الاالدوالداكبر فانها بيني تحط الخطايا كإ عط الشرق وير قهاوف الترمذي عن به مسعود عن الني صلى المرعليدي ما قال لعت إسراهيم للة اسروني فقال باعداقرأ استك السلام واخبرهم الاالجند طيبة الترتب عذبتر المساو وانها فيكان وال غواسها بعادا الدوالحديدولا الدالدا مرواسركبرقال الترمذي حديث حسك والذي حفظهن تحيد البني صلى الدعلية في الجامع العظام كغطية الجعة وانخطبذني الجح عندالجرق وخطبترا كاحترا كردس نجدن وأستعينه ونستغفره ونعدى السرم يشروراننسنامه يهدا الرفلام فلاصورة يظل فلاحاد وله واشهداه اله الداله وانشهدان يجكاعيدُه حريسولرم فيجاكلها اشهد بلنفا الافراد ونستعيش بكنفا الجع ونحده ونستغفظ بكنغا الجع نقالسيغ لاسلام لجالعبك ابن تيميترقيس الدروجدا كاك العبيد قديستغفر لدويستعين لدولغير صن لنظ الجع فيذكل ولما الشهادة سرا لوحدانية وارسولر بالرسالة فلانيعلها احدع عفيرة ولا تعبرا إل بوجرمه الوجو ولا تتعلق شهادة الانسان بشهادة غيرة والمتشهد لايتشهد الاعن ننسه حذاسن كلامه فهذه جل واقع الجدفي كلام اله ورسوله واصحابه والملايكة فدجليت عليك عرائسها جلبت عليك نغايسها فلوكان الحديث المسؤل عندا فضلهاوا كلها واجعها كاظنرالظا لدلكان واسطرعت رحاني النظام واكثرها ستعالأني جددي المجلال ولاكرام فالجدير بحامده الذي بهاننسه وحروبها الذين اصطف حمدًا عليبًا ساركا فيركا يحب رنبا ويرض وصل سعلى سيدنا عوالني لا مي والروصحية والمحد مسكا

الصفحة الأخيرة من النسخة (ب)



# أَنَّالُ إِلْمَامِلِ بْنِ قَيْمُ الْجَوْزِيَةِ وَمَالِحَقَهَا مِنْ أَعَالِ (٧)

فُتْتَ فِي الْمُ الْمُعِلِّي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعِلِّي الْمُعِلِّي الْمُعِلِّي الْمُعِلِّي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِّي الْمُعِلِّي الْمُعِلِّي الْمُعِلِّ الْمُعِلِي الْمُعِلِّي الْمُعِلِّي الْمُعِلِّي الْمُعْلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِّي الْمُعِلِّي الْمُعِلِي الْمُعِلِّي الْمُعِلِي الْمُ

والْحَدُ لِلَّهِ حَمْدًا يُوَافِي نِعَمَهُ وَيُكَافِئُ مَزِيْدُهُ.

ۓ نيٺ الإمّام أَيّ عَبْدِ اللّهِ مُحَدِّبْنِ إِيّ بَكُرْبْنِ أَيُّوبِ ٱبْنِ قَيِّمِ الْجَوْزِيَّةِ ( ٦٩١ - ٧٥١)

> تَحقِدُن محبِّرُ لِلنِّمَ بِنْ بِيسُ الْمِ لِلْبِطَاطِي

> > إشتراف

المنافقة المالية ونافا

تَمْويْن مُؤَسَّسَة سُايْمَان بن عَبْد العَت زِيْز الرَّاجِجِيِّ الْحَيْرِيَّةِ

> ڴٳڹۘػٳڶڵڣۼؖٲڋؽ ۺڂۯؿڟۏڹۼ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

# وبه نستعین، وعلیه نتوکل<sup>(۱)</sup>

ما يقول السادة العلماء أئمة الدين (٢) \_ رضي الله عنهم أجمعين \_ في رجلين تباحثا في الحديث المروي في: «الحمد لله، حمداً يوافي نعمه، ويكافيء مزيده»، فقال الآخر لقائل هذا الحديث: الربُّ سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَإِن تَعَدُّوا نِعْمَتَ اللّهِ لاَ تُحَصُّوهَا ﴾ [إبراهيم/ ٣٤]، وقد ثبت عن النبي يقول: ﴿ وَإِن تَعَدُّوا نِعْمَتَ اللّهِ لاَ تُحَصِّي ثناءً عليك، أنت كما أثنيت على نفسك (٣٠). فقال له راوي الحديث الأول: من لم يوافق على هذا الحديث تَيْسٌ، وحمارٌ، وجاهل !

فهل هذا الحديث الأول الذي رواه في «الحمد لله، حمداً يوافي نعمه، ويكافيء مزيده» في (٤) الصحيح أم لا؟ ومن المصيب من الرجلين؟ وليُبْسَط القول مثابين، أفتونا مأجورين رحمكم الله.

أجاب شيخنا الإمام العالم، قدوة المحققين، عمدة المحدثين، شمس الملة والدين: أبو عبدالله محمد بن أبي بكر القيم، تغمده الله برحمته (٥):

<sup>(</sup>١) ساقط من أ.

<sup>(</sup>٢) في ب: الذين، بدل: أثمة الدين.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الصلاة، باب : مايقال في الركوع والسجود، رقم (٤٨٦).

<sup>(</sup>٤) ساقط من ب.

<sup>(</sup>٥) من قوله: قدوة المحققين إلى تغمده الله برحمته، ساقط من ب، وبدلاً منه: =

الحمد لله، هذا الحديث ليس في الصحيحين ولا في أحدهما، ولا يُعرف في شيء من كتب الحديث المعتمدة، ولا له إسناذٌ يُعرف (١)(٢)، وإنما يُسروي عسن أبسي نصر التمَّار (٣)، عن آدم أبسى البشسر (١)،

شمس الدين محمد بن أبي بكر الحنبلي.

(٢) ذكر الحافظ ابن حجر أن ابن الصلاح ذكر له إسناداً، وحدث به في أماليه من طريق: أبي نعيم عبدالملك بن الحسن، عن خاله يعقوب بن إسحاق \_ وهو أبو عوانة الإسفراييني صاحب الصحيح \_ قال: حدثنا أيوب بن إسحاق بن سافري، حدثنا أبو نصر التمَّار، عن محمد بن النضر الحارثي قال: فذكره.

قال الحافظ عقيبه: ورجاله ثقات، لكن محمد بن النضر لم يكن صاحب حديث، ولم يجيء عنه شيءٌ مسند، وقد روى عنه من كلامه جماعة منهم: عبدالله بن المبارك، وعبدالرحمن بن مهدي. . . إلى أن قال: ولعله بلغه هذا الأثر عن بعض الإسرائيليات، والله أعلم. اهـ.

(نتائج الأفكار) ٣/ ٢٨٩، ٢٩٠، و(التلخيص) ٤/ ٣١٧.

هو عبدالملك بن عبدالعزيز بن عبدالملك القشيري، النَّسَوي \_ من أهل نسا بخراسان \_، التَّمَّار \_ بفتح المثناة الفوقية وتشديد الميم \_ نسبة إلى بيع التمر .

ولد سنة ١٣٧، وسكن بغداد، كان إماماً، زاهداً، عابداً، ورعاً. وثقه أبو حاتم، وأبو داود، والنسائي وغيرهم، ذهب بصره آخر عمره، وتوفي سنة ۲۲۸ بیغداد رحمه الله.

انظر (طبقات ابن سعد) ٧/ ٣٤٠، و(الأنساب) ٣/ ٧٦، و(تهذيب الكمال) ١٨/ ٣٥٤\_ ٣٥٨، والسير للذهبي ١٠/ ٧١٥ \_ ٧٧٥.

إنما يرويه أبو نصر التمار، عن محمد بن النضر الحارثي، عن آدم عليه السلام، كما ذكر ابن الصلاح، والنووي، وابن حجر وغيرهم.

انظر(شرح مشكل الوسيط) لابن الصلاح ٧/٢٤٧، و(الأذكار) ١٧٠، و(التلخيص) ٣١٧/٤، و(نتائج الأفكار) ٣/٢٨٩.

<sup>(</sup>۱) في ب: معروف.

و(١)لا يَدري كم بين آدم وأبي نصر إلا الله عز وجل.

قال أبو نصر: قال آدم:

(يارب! شَغَلْتني بكسب يدي، فعلِّمني (٢) شيئاً من مجامع الحمد والتسبيح، فأوحى الله إليه: يا آدم؛ إذا أصبحت فقل ثلاثاً، وإذا أمسيت فقل ثلاثاً: الحمد لله رب العالمين، حمداً يوافي نعمه، ويكافيء مزيده، فذلك مجامع الحمد والتسبيح).

فهذا لو رواه أبو نصر التمَّار عن سيد ولد آدم ﷺ لما قُبِلت روايته ؟ لانقطاع الحديث فيما بينه وبين رسول الله، فكيف بروايته له (٣) عن آدم! (٤)

وقد ظن طائفةٌ من الناس أن هذا الحديث بهذا اللفظ أكملُ حَمْدِ حُمِدَ اللهُ به، وأفضلُه، وأجمعُه لأنواع المحامد<sup>(٥)</sup>، وبَنَوا على هذا مسألة فقهية فقالوا:

مسألة: لو حلف إنسانٌ ليحمَدنَّ الله بمجامع الحمد(١)، وأجلِّ

الواو ساقط من ب.

<sup>(</sup>٢) ساقط من ب،

<sup>(</sup>٣) ساقط من ب،

<sup>(</sup>٤) وقال ابن الصلاح عن إسناده: ضعيف الإسناد، غير متصل (شرح مشكل الوسيط) ٧/٢٤٧.

وقال ابن الملقن: غريب. (خلاصة البدر المنير) ٢/ ١٥ رقم ٢٨٠٢. وقال ابن حجر: معضل. (التلخيص) ٤/ ٣١٧.

<sup>(</sup>٥) في ب: الحمد.

<sup>(</sup>٦) في أ: المحامد.

المحامد، فطريقُهُ [ب/١] في بَرِّ يمينه أن يقول: الحمد لله، حمداً يوافي نِعَمه، ويكافيء (١) مزيده (٢).

قالوا: ومعنى (يوافي نِعَمه) أي يلاقيها، فتحصل النُّعَم معه.

(ويكافيء)(٣) \_ مهموز \_ أي يساوي مزيد (٤) نعمه .

والمعنى أنه يقوم بشكر (٥) مازاد من النُّعَم والإحسان (٦).

والقول بأن أفضل صيغ الحمد «الحمد لله حمداً يوافي نعمه، ويكافيء مزيده» هو قول المتأخرين من شافعية خراسان كـ: القاضي الحسين، والمتولي، وإمام الحرمين، والغزالي وغيرهم، وذكر ابن حجر الهيتمي أنه المعتمد في المذهب.

لكن قال ابن الصلاح: وفيه نظر! وذلك لأن الحديث الذي بنوا عليه هذه المسألة لم يثبت، ولهذا قال النووي: ما لهذه المسألة دليل يعتمد.

انظر (الوسيط) للغزالي ٧/ ٢٤٧، ومعه (شرح مشكل الوسيط) لابن الصلاح، و(روضة الطالبين) للنووي ٥٨/٨، و(نتائج الأفكار) لابن حجر ٢٨٨/٣، و(العباب المحيط) للمذحجي ١٩٩٨/، و(الفتاوى الكبرى الفقهية) للهيتمي ٢٦٣/٤.

- (٣) في أ: وكافي.
- (٤) في ب: مزيده.
- (٥) في ب: يشكر.
- (٦) هذا شرح النووي للحديث كما في (الأذكار) ١٧٠، و(روضة الطالبين) ٨/ ٥٨، و(المنثورات في عيون المسائل المهمات) ٦٥، وانظر (شرح مشكل الوسيط) لابن الصلاح ٧/ ٢٤٧.

<sup>(</sup>١) في أ: وكافي.

<sup>(</sup>٢) هذه المسألة مشهورة عند فقهاء الشافعية، ويذكرونها في كتاب الأيمان.

والمعروف من الحمد الذي حَمِد الله به نفسه، وحمده به رسوله ﷺ، وسادات العارفين بحمده من أمته ليس فيه هذا اللفظ أَلْبَتَهُ، كقوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ٱلرَّحِيمِ ﴿ وَمِ اللهِ لَكِينِ ﴾ [الفاتحة/ ٢ ـ ٤].

وقوله: ﴿ فَقُطِعَ دَائِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ وَٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الأنعام/ ٤٥]. ﴿ وَقُضِى بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَقِيلَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ [الزمر/ ٧٥].

وقوله حكاية عن الحامدين (١) من عباده أنهم (٢) قالوا: ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ اللَّهِ عَن الحامدين أَنْ هَدَننَا ٱللَّهُ ﴾ [الأعراف/ ٤٣].

وقوله تعالى في حمدِهِ لنفسه الذي أمر رسولَهُ ﷺ أن يحمده به: ﴿ وَقُلِ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقال تعالى حامداً لنفسه: ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْبَ وَلَمْ يَجْعَلَ لَمُ عَوَجًا ﴿ وَلَمْ يَعْمَلُ لَكُ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْبَ وَلَمْ يَجْعَلَ لَمُ عَوَجًا ﴿ وَ لَا لَهُ وَلِيَشِيرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمُ أَجَرًا حَسَنًا ﴿ ﴾ [الكهف/ ١ - ٢].

قال: ﴿ قُلِ ٱلْحُمَّدُ لِللَّهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِيبَ ٱصْطَفَى ﴾ [النمل/ ٥٩].

وقال: ﴿ اَلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلِهُ ٱلْحَمَدُ فِي ٱلْآخِرَةُ

<sup>(</sup>١) في ب: الحمَّادين.

<sup>(</sup>٢) في ب: أنه.

<sup>(</sup>٣) في ب زيادة: أنزله على عبده.

وَهُوَ ٱلْعَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ ١٠٠٠ [سبا/ ١].

وقال: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتَهِكَةِ رُسُلًا أُوْلِيَّ أَجْنِحَةٍ مَّثْنَىٰ وَقَال: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتَهِ كُوْ رُسُلًا أُوْلِيَّ أَجْنِحَةٍ مَّثْنَىٰ وَثُلِيْرُ ﴿ ﴾ [فاطر/ ١].

وقال: ﴿ وَهُوَ اللَّهُ لَآ إِلَاهَ إِلَّا هُوَّ لَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلْأُولَىٰ وَٱلْآخِرَةَ وَلَهُ ٱلْحُكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ ﴾ (١) [القصص/ ٧٠].

وقال: ﴿ فَسُبَحَانَ ٱللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴿ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي السَّمَاوَاتِ وَاللَّهُ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴿ ٢٥ [الروم/ ١٧ - ١٨].

وقال: ﴿ يُسَيِّحُ بِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴾ [النغابن/ ١].

وقال عن أهل الجنة (٣): ﴿ وَقَالُوا ٱلْحَكَمَٰدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي صَدَقَنَا وَعَدَمُ وَأَوْرَثَنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبُوّا أُمِن الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَآمُ فَيْعُمَ أَجْرُ ٱلْعَلِمِلِينَ ﴿ إِنَّ الزمر/ ٧٤].

﴿ وَقَالُوا ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى أَذْهَبَ عَنَّا ٱلْحَزَنَّ إِنَ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ [فاطر/

فهذا حمده لنفسه الذي أنزله في كتابه، [ب/٢] وعلَّمه لعباده، وأخبر عن أهل جنته به، وهو أجلُّ (٤) من كل حمدٍ وأفضلُ وأكمل.

<sup>(</sup>١) في أ توقف عند لفظ (الآخرة) ثم قال: إلى آخر الآية.

<sup>(</sup>٢) لم تذكر الآية الأولى في أ.

<sup>(</sup>٣) ساقط من ب.

<sup>(</sup>٤) في ب: آكد،

فكيف<sup>(۱)</sup> يَبَرُّ الحالف [أ/ ١] في يمينه بالعدول عنه<sup>(۱)</sup> إلى لفظ لم يَحْمَدْ به نفسه، ولا<sup>(۳)</sup> ثبت عن رسوله ﷺ ولا عن سادات العارفين من أُمته.

والنبي رَبِي كان إذا حمد الله في الأوقات التي (٤) يتأكد فيها الحمد (٥) لم يكن يذكر هذا الحمد أَلْبَتَه، كما في حمد الخطبة، والحمد الذي يستفتح به الأمور، وكما في تشهد الحاجة، وكما في الحمد عقيب الطعام والشراب، واللباس، والخروج من الخلاء، والحمد عند رؤية ما يسرُّه وما لا يسرُّه.

فروى البخاري في صحيحه عن أبي أمامة: أن النبي على كان إذا رفع مائدته قال: «الحمد لله، حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه، غير مكفي (٦٠)، ولا مودّع، ولا مُسْتَغنى (٧) عنه [ربنا]» (٨).

وفي لفظ آخر في هذا الحديث:

كان إذا فرغ من طعامه قال: «الحمد لله الذي كفانا، وآوانا، غير

<sup>(</sup>١) الفاء ساقط من ب (كيف).

<sup>(</sup>٢) ساقط من ب.

<sup>(</sup>٣) ساقط من أ.

<sup>(</sup>٤) في ب: الذي.

<sup>(</sup>٥) في ب: الحمد لله.

<sup>(</sup>٦) في أزيادة: عنه.

<sup>(</sup>٧) في أ: يُسْتَغْنَ.

<sup>(</sup>۸) صحيح البخاري، كتاب الأطعمة، باب: ما يقول إذا فرغ من طعامه، رقم ٥٤٥٨. وكلمة (حمداً) ليست في البخاري وإنما عند أبي داود (٣٨٤٩)، والترمذي (٣٤٥٦)، وابن ماجة (٣٣٤٧).

وكلمة (ربنا) ساقطة من المخطوط فاستدركتها من صحيح البخاري، وقد شرحها المصنف كما سيأتي ص١٧.

#### مكفيٍّ، ولا مكفور»(١).

فلو كان قوله (الحمد لله، حمداً يوافي نعمه، ويكافيء مزيده) أجلَّ من هذا الحمد وأفضلَ وأكملَ لاختاره وعدل إليه؛ فإنه لم يكن يختار إلا أفضلَ الأمور وأجلَها وأعلاها.

وسألتُ شيخَنا عن قوله: (غير مَكْفِيِّ)، فقال: المخلوق إذا أنعم عليك بنعمة أمكنكَ أن تجازيه بالجزاء أو بالثناء، والله عز وجل لا يمكن أحدٌ من العباد أن يكافيه على إنعامه أبداً، فإن ذلك الشكر من نعمه أيضاً، أو نحو هذا من الكلام (٢٠).

فأين هذا من قوله في الحديث المروي عن آدم: (حمداً يوافي نعمه، ويكافيء (٣) مزيده).

وقولهم إن معناه: يلاقي نعمه فتحصل مع الحمد؛ كأنهم أخذوه من قولهم: وافيتُ (٤) فلاناً بمكان كذا وكذا، إذا لقيته فيه، ووافاني: إذا لقيني، والمعنى على هذا: يلتقي حمده بنعمه ويكون معها.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ـ في نفس الموضع السابق ـ رقم ٥٤٥٩.

وفيه «وأروانا» بدل «وآوانا»، وذكر الحافظ أبن حجر في الفتح ٩٤/٩ أن «وآوانا» وقعت في رواية ابن السكن عن الفربري، فلعل ابن القيم نقل منها.

<sup>(</sup>۲) وهذا المعنى مروي عن جماعة من السلف، انظر (الشكر) لابن أبي الدنيا رقم ٧و٩٨و٨، و(شعب الإيمان) للبيهقي ٨/ ٣٥٥\_٣٥٦.

<sup>(</sup>٣) في أ: وكافيء.

<sup>(</sup>٤) في ب: واقيت.

وهذا ليس فيه كبير أمر، ولا فيه أن الحمد سبب النعم وجالبها(۱)، وإنما فيه اقترانه بها، وملاقاته لها اتفاقاً، ومعلوم أن النّعَم يلاقيها من الأمور الاتفقيه [ب/٣] ما لا يكون سبباً في حصولها، فليس بين هذا الحديث وبين النّعَم ارتباط يربط أحدهما بالآخر، بل فيه مجرّد الموافاة والملاقاة التي هي أعمّ من الاتفاقية والسببيّة.

وكذلك قولهم (يكافيء مزيده) أي يكون كفواً لمزيده، ويقوم بشكر مازاده الله (٢٠ من النَّعَم والإحسان.

وهذا يحتمل معنى صحيحاً، ومعنى فاسداً:

فإن أُريد به أن حمْدَ اللهِ والثناء عليه وذكرَه أجلُّ وأفضلُ من النَّعم التي أنعم بها على العبد من رزقه وعافيته وصحته والتوسعة عليه في دنياه؛ فهذا حقَّ يشهد له قوله ﷺ: «ما أنعم اللهُ على عبدٍ بنعمةٍ فقال: الحمد لله، إلا كان ما أعطِي أفضل مما أخذ» رواه ابن ماجة (٣)، فإنَّ حمْدَهُ لوليًّ النعمةِ (٤) نعمةُ أخرى هي أفضلُ وأنفعُ له، وأجدى (٥) عائدةً من النعمة العاجلة، فإن أفضلَ أخرى هي أفضلُ وأنفعُ له، وأجدى (٥) عائدةً من النعمة العاجلة، فإن أفضلَ

<sup>(</sup>١) في ب: أن مسبب الحمد النعم وحالها.

<sup>(</sup>٢) في أ: مازاد لله.

 <sup>(</sup>٣) السنن برقم ٣٨٧٣، وأخرجه: ابن السني في (عمل اليوم والليلة) رقم ٣٥٦،
 والطبراني في (الأوسط) ٢١١/٢ رقم ١٣٧٩، وفي (الدعاء) رقم ١٧٢٧،
 والبيهقي في (شعب الإيمان) رقم ٤٠٩١، وغيرهم، وله شواهد.

وحسنه البوصيري في (مصباح الزجاجة) ٣/ ١٩٢، والسيوطي في (الدر المنثور) ١/ ٣٤، والألباني في (الضعيفة) رقم ٢٠١١، وصححه في (صحيح الجامع) رقم ٥٥٦٣.

<sup>(</sup>٤) في ب: الحمد.

<sup>(</sup>٥) في أ: وأجد.

النُّعَم وأجلُّها على الإطلاق نعمةُ معرفتِه تعالى وحمدِه وطاعتِه.

وإنْ أُريد أنَّ فعل العبد يكونُ كفواً لنعم الله (۱) ومساوياً لها؛ بحيث يكون العبد (۲) مكافئاً للمنعم (۳) عليه، وماقام به من الحمد ثمناً لنعمه (٤)، وقياماً منه بشكر ما أنعم الله عليه به (۵)، وتوفيةً له؛ فهذا من أمْحَل المحال.

فإنَّ العبد لو أقدره الله على عبادة الثقلين لم يقم بشكر أدنى نعمة عليه ؟ بل الأمر كما روى الإمام أحمد في كتاب (الزهد):

حدثنا عبدالرحمن، قال حدثنا الربيع بن صبيح، عن الحسن قال: قال داود:

«إِلهي (٦)؛ لو أن لكل شعرة مني لسانين يسبحانك الليلَ والنهارَ والدهرَ كلَّه ما قضيتُ حق نعمة واحدة »(٧).

قال الإمام أحمد:

وحدثنا عبدالرحمن، قال حدثنا جابر بن يزيد(٨)، عن المغيرة بن

<sup>(</sup>١) لفظ الجلالة غير موجود في ب.

<sup>(</sup>٢) ساقط من ب.

<sup>(</sup>٣) في أوب: للنعم، والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٤) في أ: ثمنٌ للنعمة، وقيامٌ...

<sup>(</sup>٥) ساقط من أ.

<sup>(</sup>٦) في ب: النبي ا

<sup>(</sup>٧) (الزهد) رقم ٣٦١، وأخرجه ابن أبي الدنيا في (الشكر) رقم ٢٥، ومن طريقه البيهقي في (شعب الإيمان) ٨/ رقم ٤٢٥٩، وإسناده منقطع.

ولفظة (واحدة) ليست في الزهد.

<sup>(</sup>۸) في ب: زيد.

#### عتيبة (١) قال:

"لما أنزل الله على داود ﴿ أَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُدَ شُكُراً وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾ [سبأ/ ١٣] قال: ياربّ؛ كيف أُطيق شكرك (٢) وأنت الذي تنعم عليّ، ثم ترزقني على النعمة منك يارب، ترزقني على النعمة منك يارب، والشكر منك، فكيف أُطيقُ شكرك! قال: الآن عرفتني يا داود (٣).

فمن ذا الذي يقوم بشكر ربه الذي يستحقه سبحانه، فضلاً عن أن يكافيه.

ومن ههنا يُعرف قدر الحمد الذي [١/٢] صحَّ عن رسول الله ﷺ من قوله: «غير مكفي، ولا مودَّع، ولا مستغنى عنه ربنا»، وفضله على الحديث المسئول عنه.

<sup>(</sup>١) في أ: المغيرة عن عتيبة. وفي ب: المغيرة بن عتبة.

والصواب ما أثبته كما في (شعب الإيمان) للبيهقي ٨/رقم ٤١٠٠.

والمغيرة بن عتيبة بن النَّهاس العجلي، قاضي الكوفة، له ترجمة في: (الجرح والتعديل) ٢٢٧/٨، و(التاريخ الكبير) ٣٢٢/٧ وقد تصحف فيه إلى: المغيرة بن عيينة بن عابس!، و(الإكمال) ٢/٣٢، و(المؤتلف والمختلف) ١٧٠/٠.

وذكره ابن حبان في (الثقات) ٧/ ٤٦٥، وسكت عنه، وتصحف «عتيبة» إلى : عتبة.

<sup>(</sup>۲) في ب: شكراً.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد في (الزهد) ٦٩ ـ ٧٠، ومن طريقه البيهقي في (شعب الإيمان) ٨/رقم ٤١٠٠، وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر (الدر المنثور) ٥٠ ٤٣٠، وإسناده ضعيف.

ونحن نشرح الحديث ثم نعود إلى المقصود، فنقول (١) وبالله التوفيق: روي قوله [ب/٤] «غير مكفي» بوجهين: بالهمز وعدمه.

وخُطَّنت رواية الهمز، فإنه اسم مفعول؛ إما<sup>(٢)</sup> من الكفاية، فوجهه: غير مَكْفِيَ كـ: مَرْميّ ومَقْضِيّ، أو من المكافاة، فالمفعول منه (مكافا)<sup>(٣)</sup> كـ(مُرَاما) من راماه، و(مُسَاعا) من ساعاه.

أو من كفأتُ الإناء \_ بالهمز \_: إذا أقلبته، فالمفعول منه (مكفوء) كـ (مقروء) من قرأتُ (٤) إ

أو من كفاه يكفيه، فمفعوله (مكفين)، كـ (مَرْمي) من رميت .

والصواب أنه بغير الهمز.

ثم (٥) اختُلِف: هل ذلك وصفٌ للطعام وعائدٌ عليه (٦)، أو (٧) هو حال من اسم الله فيكون وصفاً له (٨) في المعنى؟ على قولين:

<sup>(</sup>١) في أ: فقوله.

<sup>(</sup>٢) ساقط من ب.

<sup>(</sup>٣) في ب: مكفا.

<sup>(</sup>٤) من قوله: (كفأت الإناء) إلي قوله (قرأتُ) ساقط من ب، وبدلاً منه: المقرو من قر!

<sup>(</sup>٥) في ب بالواو،

<sup>(</sup>٦) (عليه) ساقط من أ، و(عائد) مكررة.

<sup>(</sup>٧) في أ بالواو.

<sup>(</sup>٨) ساقط من ب.

فقال ابن قُرْقُول<sup>(۱)</sup> في (مطالعه)<sup>(۲)</sup>: «المراد بهذا كله الطعام، وإليه يعود الضمير.

قال الحربي (٣): «والمكفى: الإناء المقلوب للاستغناء عنه، كما قال:

انظر: (ُوفيات الأعيان) ٢٠/١، و(سير أعلام النبلاء) ٢٠/٢٠، و(الوافي بالوفيات) ٦/ ١٧١.

- (٢) اسمه «مطالع الأنوار على صحاح الآثار»، صنفه في فتح ما استغلق من كتاب الموطأ والبخاري ومسلم، وبيان مبهم اللغة وغريب الحديث، ومشى فيه على نسق «مشارق الأنوار» لشيخه القاضي عياض، فلحصه وزاد فيه، واستدرك عليه، فضبطه وجوده وأتقنه، فصار كما قال الذهبي: غزير الفوائد. (السير) ٢٠/ ٥٢٠. وشكك بعضهم في نسبة الكتاب إليه! فقيل إنه اختلس كتاب شيخه! وانظر الجواب عن هذا في (الأجوبة المرضية) للسخاوي
- (٣) في أ: الجرجاني، وفي ب: الحدلي، والصواب ما أثبته كما في (مشارق الأنوار) للقاضي عياض ١/ ٣٤٥، و(الأذكار) للنووي ٣٤٠.

والحربي هو: الإمام الحافظ إبراهيم بن إسحاق بن إبراهيم، أبو إسحاق الحربي \_ نسبة إلى محلّة كبيرة ببغداد \_، ولد سنة ١٩٨، كان زاهداً فقيها محدثاً أديباً، لازم الإمام أحمد عشرين سنة، وبه تخرّج، صنف «غريب الحديث» وغيره كثير، توفى ببغداد سنة ٢٨٥ رحمه الله.

انظر: (طبقات المحنابلة) ١/٨٦، و(سير أعلام النبلاء) ٣٥٦/١٣.

<sup>(</sup>۱) هو: إبراهيم بن يوسف بن إبراهيم بن عبدالله بن باديس، أبو إسحاق، المعروف بـ «ابن قُرقُول» ـ بضم القافين ـ، ولد بالمَرِيَّة من بلاد الأندلس سنة ٥٠٥، كان إماماً، رحالة، نظاراً، أديباً نحوياً، عارفاً بالحديث ورجاله، تتلمذ على القاضي عياض، ورافقه أبو القاسم السهيلي صاحب (الروض الأنف)، توفي بمدينة فاس سنة ٥٦٩، رحمه الله.

غير مستغن (١) عنه، و (غير مكفور): غير مجحود (٢) نعمة الله فيه، بل مشكور غير مستور (٣) الاعتراف بها، والحمد عليها».

والقول الثاني: أن ذلك عائدٌ إلى الله سبحانه وتعالى».

قال: «وذهب الخطَّابي (٤) إلى أن المراد بهذا الدعاء كله الباري تعالى، وأن الضمير يعود إليه، وأن معنى قوله: «غير مكفي» أي أنه يُطْعِم ولا يُطْعَم، كأنه ههنا من الكفاية»(٥).

وإلى هذا ذهب غيره في تفسير هذا الحرف، أي (٢) أنه تعالى مستغنِ عن معينِ وظهيرِ.

قال: «ومعنى (٧) قوله: (ولا مودّع): أي غير متروك الطلب إليه،

<sup>(</sup>١) في ب: مستغناً.

<sup>(</sup>٢) في ب: محوية!.

<sup>(</sup>٣) كتب فوق «مستور» بين السطرين في ب: لعله مستوفاً! ولا مكان لها.

<sup>(</sup>٤) الإمام العلامة أبو سليمان حَمْد بن محمد بن إبراهيم الخطابي، ولد في بُسْت من بلاد كَابُل في أفغانستان سنة ٣١٩، كان علماً في التفسير والحديث والأصول واللغة، وأول من صنف في الجدل من الفقهاء، أخذ عن الأشعري علم الكلام، وأخذ عنه الأشعري علم الفقه، توفي بِبُسْت سنة ٣٨٦، وقيل ٣٨٨ رحمه الله.

انظر (الأنساب) للسمعاني ٥/ ١٥٨، و(وفيات الأعيان) ٢/ ٢١٤، والسير للذهبي ٢٣/١٧.

<sup>(</sup>٥) انظر (أعلام الحديث) للخطابي ٣/٢٠٥٦، و(معالم السنز) ١٨٧/٤

<sup>(</sup>٦) ساقط من ب.

<sup>(</sup>V) ساقط من أ.

والرغبة له(١)، وهو معنى المستغنى عنه.

وينتصب (ربَّنا) ـ على هذا ـ بالاختصاص والمدح، أو بالنداء (٢) كأنه قال: ياربَّنا اسمع حَمْدُنا ودعاءنا.

ومن رفعَ: قَطَع، وجعله خبراً، كأنه قال: ذلك ربُّنا، أو أنت ربُّنا.

ويصح فيه الكسر على البدل من الاسم في قوله (الحمد لله)، انتهى كلامه (٣).

وفيه قولٌ ثالثٌ: أن يكون قوله (غير مكفي، ولا مودَّع) صفة (٤) للحمد، كأنه قال: حمداً كثيراً غير مكفيٍّ ولا مودَّعٍ ولا مستغنى عن هذا الحمد.

وقوله «ولا مودّع» أي غير متروك، وعلى هذا القول فيكون قوله (غير مكفي) معناه: غير مصروف ومقلوب عن جهته كما يُكْفَأ الإناء، بل هو<sup>(٥)</sup> حمدٌ على وجهه الذي يستحقه وليُّ الحمد وأهلهُ ويليق به، ولا ينبغي لسواه.

وأما إعراب (ربنا) فبالوجوه الثلاثة، والأحسن في رفعه أن يكون خبراً

<sup>(</sup>١) ساقط من ب.

<sup>(</sup>٢) في ب: تأكيداً.

<sup>(</sup>٣) هذّا النقل بتمامه ذكره النووي في (الأذكار) ٣٤٠، وانظر (مشارق الأنوار) للقاضي عياض ١/٣٤٥، و(فتح الباري) ٤٩٣/٩ ـ ٤٩٤، و(الآداب الشرعية) لابن مفلح ٣/٢٠٥.

<sup>(</sup>٤) ساقط من ب.

<sup>(</sup>٥) ساقط من ب.

مقدَّماً، [ب/ه] مبتدؤه قوله «ولا مستغنى (١) عنه».

والأحسن في جَرِّه (٢) أن يكون بدلاً من الضمير المجرور في (عنه).

والأحسن في نصبه أن يكون على المدح صفةً لاسم الله تعالى.

وسمعتُ شيخنا تقي الدين ابن تيمية \_ قدس الله روحه \_<sup>(٣)</sup> يقول في معنى هذا الحديث:

المخلوق إذا أنعم عليك بنعمة أمكنك أن تكافئه، ونِعَمُه لا تدوم عليك، بل لابد أن أن تودِّعك ويقطعها عنك، ويمكنك أن تستغني عنه، والله عن وجل لا يمكن أن تكافئه على نعمه، وإذا أنعم عليك أدام نعمه، فإنه هو أغنى وأقنى، ولا يُستغنى عنه طرفة عين، هذا معنى (٥) كلامه.

والمقصود ذكر الحمد الذي كان النبي على يعمد ربَّهُ بِهِ (١٦) في مواطن الحمد.

وعن أبي سعيد الخدري: أن النبي عَيَّة كان إذا فرغ من طعامه قال: «الحمد لله الذي أطعمنا، وسقانا (٧)، وجعلنا مسلمين (واه أبو داود

<sup>(</sup>١) في أ: يستغنى.

<sup>(</sup>٢) في أ: خبره.

<sup>(</sup>٣) ساقط من أ: تقى الدين ابن تيمية قدس الله روحه.

<sup>(</sup>٤) ساقط من ب.

<sup>(</sup>٥) ساقط من ب.

<sup>(</sup>٦) ساقط من أ.

<sup>(</sup>٧) في ب: وأسقانا.

وغيره<sup>(١)</sup>.

وعن أبي أيوب قال: كان النبي ﷺ إذا أكل أو شرب قال: «الحمد لله الذي أطعم وسقى، وسوَّغه، وجعل له مخرجاً» رواه أبو داود والنسائي (٢)، وإسناده صحيح (٣).

وفي السنن أيضاً عن معاذ بن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: «من أكل طعاماً فقال: الحمد لله الذي أطعمني (٤) هذا من غير حَوْلٍ مني ولا قوة؛ غُفِر له ما تقدم من ذنبه» وقال الترمذي: حديث حسن (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أبو داود رقم ۳۸۵۰، والترمذي رقم ۳٤٥٧، وابن ماجة رقم ۳۲ ، ۳۲ و ۹۸، والنسائی في (الكبری) رقم ۱۰۰٤۷ و ۱۰۰٤۸ و ۱۰۰٤۹ و ۱۰۰٤۹ و ۱۰۰٤۹ و ۱۰۰٤۹

قال الذهبي: غريب منكر. (ميزان الاعتدال) ٢٢٨/١، وضعفه الألباني (ضعيف الترمذي) رقم ٦٨١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أبو داود رقم ۳۸۵۱، والنسائي في (الكبرى) رقم ٦٨٦٧ و٢٠٠٤، وابن حبان رقم ٥٢٢٠، والطبراني في (المعجم الكبير) ٤/رقم ٤٠٨٢، والبيهقي في (الدعوات الكبير) رقم ٤٥٥، وغيرهم.

وصححه: النووي (الأذكار) ٣٤١، والحافظ ابن حجر كما في (الفتوحات الربانية) لابن علان ٥/ ٢٣٠، والألباني (الصحيحة) رقم ٧٠٥ و ٢٠٦١.

<sup>(</sup>٣) ساقط من ب.

<sup>(</sup>٤) في ب: أطعمنا.

<sup>(</sup>۵) أخرجه: الترمذي رقم ۳٤٥٨، وأبو داود رقم ٤٠٢٣، وابن ماجة رقم ۳۳٤٨، وأحمد ٣/ ٤٣٩، وأبو يعلى رقم ١٤٨٨، والحاكم ١/ ٥٠٧ رقم ١٩١٧ وصححه.

وحسنه الحافظ ابن حجر في (معرفة الخصال المكفِّرة) ٧٤ - ٧٥، =

وفي سنن النسائى عن عبدالرحمن بن جُبير، أنه حدَّثه (١) رجلٌ [١/٣] خَدَم النبيَّ ثمانِ سنين، أنه كان يسمع النبي إذا قُرِّب إليه الطعام (٢) يقول (٣): «بسم الله»، فإذا فرغ من طعامه قال: «اللهم أطعمت، وسقيت، وأغنيت، وأقنيت، وهديت، واجتبيت (٤)، فلك الحمد على ما أعطيت (٥) وإسناده صحيح.

وروى أبو داود في السنن من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص، عن النبي ﷺ أنه كان يقول في الطعام إذا فرغ: «الحمد لله الذي مَنَّ علينا وهدانا، والذي أشْبَعَنا وأرْوَانا، وكل الإحسان آتانا»(٢).

<sup>=</sup> والألباني (الإرواء) رقم ١٩٨٩.

<sup>(</sup>١) ساقط من ب.

<sup>(</sup>٢) في ب: طعاماً.

<sup>(</sup>٣) ساقط من أ.

<sup>(</sup>٤) في ب: وأحييت، وهو لفظ أحمد، وابن السني، وأبي الشيخ الأصبهاني كما في التخريج التالي.

<sup>(</sup>٥) أخرجه: النسائي في (الكبرى) رقم ٦٨٧١، وأحمد ٢/٢٤ و٥/ ٣٧٥، وابن السني في (عمل اليوم والليلة) رقم ٤٦٦، وأبو الشيخ الأصبهاني في (أخلاق النبي عليه) رقم ٦٩٤، وأبو نعيم في (معرفة الصحابة) رقم ٣٦٧٨.

وصححه الحافظ في (الفتح) ٩/ ٤٩٤، والألباني (الصحيحة) رقم ٧١.

<sup>(</sup>٦) عبارة: (وكل الإحسان آتانا) ساقط من ب.

والحديث لم أجده في سنن أبي داود، وإنما أخرجه: الطبراني في (الدعاء) رقم ١٩٦٥، وابن السني في (عمل اليوم والليلة) رقم ٤٦٧، وابن عدي في (الكامل) ٢٢١٢/٦.

وللحديث شواهد، منها:

أ/ حديث عمرو بن مُرَّة قال: كان رسول الله ﷺ إذا فرغ من طعامه =

وكذلك الحديث الذي رواه أهل السنن بالإسناد الصحيح عن عبدالله بن مسعود قال: علَّمنا رسول الله على خطبة الحاجة: «الحمد لله، نستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن يهده (۱) الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده [ب/٦] ورسوله، ﴿ وَاتَّقُوا اللّهَ الّذِي نَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ ﴾ [النساء/ ١] ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللّهَ حَقَّ تُقَالِغِ وَلا مَونُولًا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ [ال عمران/ ١٠٢] ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا اتّقُوا اللّهَ وَقُولُوا فَوْلُوا فَوْلًا سَدِيلًا ﴿ فَلَمْ فَنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَانَ فَوَزًا عَظِيمًا ﴿ فَالْحَرَاب/ ٢٠٠ الاَ اللهُ وَمُن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَانَ فَوَزًا عَظِيمًا ﴿ فَالْا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَانَ فَوَزًا عَظِيمًا ﴿ فَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ فَقَدْ فَانَ فَوَزًا اللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ فَاللّهُ فَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُولَةُ اللهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ ا

وشرع النبي ﷺ لمن رأى مبتلى أن يقول مارواه الترمذي عن أبي

قال: فذكره...

قال عنه الحافظ: سنده صحيح، لكنه مرسل. (الفتوحات الربانية) لابن علان ٥/ ٢٣٧.

ب/ حديث أبي هريرة رضي الله عنه، أخرجه:

النسائي (عمل اليوم والليلة) رقم ٣٠١، وابن السني في (عمل اليوم والليلة) رقم ٢٥، وابن أبي الدنيا في (الشكر) رقم ١٥، وابن حبان في صحيحه رقم ٥٢١٩، والحاكم في (الدعاء) رقم ٨٩٦، والحاكم في (المستدرك) ٢/١٥، وصححه ووافقه الذهبي، والبيهقي في الشعب رقم ٤٠٦٧، وغيرهم.

والحديث بمجموع شواهده حسن إن شاء الله.

<sup>(</sup>١) في أ: يهد.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد رقم ۳۷۲۰ و۳۷۲۱ و٤١١٥ و٤١١٦، وأبو داود رقم ٢١١٨، وأبي والترمذي رقم ١١٠٥ وحسنه، والنسائي ۳/١٠٤ ـ ١٠٥ رقم ١٤٠٤، وفي (الكبرى) رقم ١٧٢١ و٥٠٠٠ و٣٠٥٠، وابن ماجة رقم ١٩٢٢، وغيرهم.

هريرة؛ عنه <sup>(١)</sup> ﷺ أنه قال:

"الحمد لله الذي عافاني مما ابتلاك به، وفضلني على كثير ممن خلق تفضيلاً؛ لم (٢) يُصِبُه ذلك البلاء "قال الترمذي: حديث حسن (٣).

ويروى<sup>(١)</sup> نحوه عن عمر<sup>(٥)</sup>.

وشرع النبي ﷺ للقائم من المجلس أن يقول ما رواه أبو هريرة عنه ﷺ:

«من جلس في مجلس فكثر فيه لَغَطُه، فقال قبل أن يقوم من مجلسه: سبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك؛

<sup>(</sup>١) في ب: عن النبي.

<sup>(</sup>٢) في ب: إلا لم...

 <sup>(</sup>٣) أخرجه: الترمذي رقم ٣٤٣١، والبزار (كشف الأستار) رقم ٣١١٨،
 والطبراني (الأوسط) رقم ٤٧٢١، و(الصغير) رقم ٦٧٥، وابن عدي (الكامل)
 ٤/١٤٦١ و٢/٤٧٤٠.

وحسنه الهيتمي (مجمع الزوائد) ١٣٨/١٠، وصححه الألباني (صحيح الترمذي) رقم ٢٧٢٩.

وانظر (السلسلة الصحيحة) للألباني رقم ٢٠٢ و٢٧٣٧.

<sup>(</sup>٤) في ب: وروي.

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الطيالسي رقم ١٣، وعبد بن حميد (المنتخب) رقم ٣٨، والترمذي رقم ٣٨، والبزار (البحر الزخار) رقم ١٢٤، وابن السني (عمل اليوم والليلة) رقم ٣٠٩، والطبراني (الدعاء) رقم ٧٩٧، والبيهقي (الدعوات الكبير) رقم ٤٩٩، وغيرهم.

وحسنه الألباني (صحيح الترمذي) رقم ٢٧٢٨.

# إلا غُفر له ماكان في مجلسه» قال الترمذي: حديث حسن صحيح (١)(١).

\*\*\*

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الترمذي رقم ٣٤٣٣، وأبو داود رقم ٤٨٥٨، والنسائي في (السنن الكبرى) رقم ١٠١٥٧ وأحمد ٢/٣٦٩ و٤٩٤، وغيرهم، وللحديث شواهد كثيرة.

وصححه الحاكم 7/ ٥٣٦ وأقره الذهبي، وكذا صححه في (السير) 7/ ٣٣٥، والحافظ في (الفتح) ٥٥٤/١٣ - ٥٥٦، والألباني (صحيح الترمذي) رقم ٢٧٣٠.

<sup>(</sup>٢) إلى هنا تنتهي النسخة أ.

#### فصلٌ

وشرع ﷺ للعاطس أن يقول مارواه أبو داود بإسنادٍ صحيح عن أبي هريرة: أن النبي ﷺ قال:

«إذا عطس أحدكم فليقُل: الحمد لله على كل حال، ولْيَقُل أخوه أو صاحبه: يرحمك الله، ويقول هو: يهديكم الله ويصلح بالكم»(١).

وفي جامع الترمذي عن ابن عمر:

أن رجلًا عطس إلى جنبه فقال: الحمد لله، والصلاة (٢) والسلام على رسول رسول الله، فقال ابن عمر: وأنا أقول: الحمد لله، والسلام على رسول الله، وليس هكذا علمنا رسول الله ﷺ، علمنا أن نقول: الحمد لله على

<sup>(</sup>۱) أخرجه بهذااللفظ: أبو داود رقم ٥٠٣٣، ومن طريقه البيهقي في (شعب الإيمان) رقم ٨٨٩١.

وقوله: «على كل حال» زيادة شاذة في حديث أبي هريرة رضي الله عنه، فإن البخاري قد أخرج الحديث في صحيحه رقم ٢٢٢٤ بدونها، وقد نبه الحافظ على ذلك كما في (الفتح) ٢٢٣/١٠.

قال الشيخ الألباني عن رواية أبي داود:

<sup>«</sup>هذا سند صحيح على شرط الشيخين، لكن قوله «على كل حال» شاذ في الحديث» (الإرواء) رقم ٧٨٠.

وهذه الزيادة وإن كانت شاذة في حديث أبي هريرة رضي الله عنه إلا أنها صحت من حديث غيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) هكذا في المخطوط، وفي جميع الأصول بدونها.

كل حال<sup>(١)</sup>.

وكذلك شرع لأمته عند ركوب الدابَّة ما رواه أهل السنن بالإسناد الصحيح عن علي بن ربيعة قال:

شهدتُ علي بن أبي طالب أتي بدابة ليركبها، فلما وضع رجله في الركاب قال: بسم الله، فلما استوى على ظهرها قال: الحمد لله ثلاث مرات، ثم قال: سبحانك ظلمتُ نفسي فاغفرلي، إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت، ثم ضحكَ فقلتُ:

يا أمير المؤمنين، [ب/٧] من أيِّ شيءٍ ضحكت؟ قال: رأيتُ النبي ﷺ فعَلَ كما فعلتُ، ثم ضحك، فقلتُ: يا رسول الله، من أيِّ شيء ضحكت؟ قال:

"إن ربك سبحانه يعجب من عبده إذا قال: اغفر لي ذنوبي، يعلم أنه لا يغفر الذنوب غيري"(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الترمذي رقم ۲۷۳۸، والحارث بن أبي أسامة في مسنده (بغية الباحث) رقم ۸۰۷، والحاكم في المستدرك ۲٦٥/٤ رقم ۷۷٦٥ وصححه ووافقه الذهبي، والبيهقي في (شعب الإيمان) رقم ۸۸۸٤.

وصححه الألباني (الإرواء) ٣/ ٢٤٥.

<sup>(</sup>۲) أخرجه: أحمد ۱/۷۹ و۱۱۰ و۱۲۸، وأبو داود رقم ۲۲۰۲، والترمذي رقم ۲۷۶۸ وقال: «حديث حسن صحيح»، والنسائي (الكبرى) رقم ۸۷۶۸ وغيرهم.

وصححه الحاكم على شرط مسلم ٢/ ٩٩ ووافقه الذهبي.

قال الحافظ: «رجاله كلهم موثقون من رجال الصحيح، إلا ميسرة وهو ثقة». (الفتوحات الربانية) لابن علان ٥/ ١٢٥.

وصححه الألباني (صحيح الترمذي) رقم ٢٧٤٢.

وروى ابن ماجة في سننه عن عائشة قالت:

كان رسول الله ﷺ إذا رأى ما يحبه قال: «الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات»، وإذا رأى ما يكره قال: «الحمد لله على كل حال».

قال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد(١).

وفي صحيح مسلم عن علي رضي الله عنه قال:

كان رسول الله ﷺ إذا رفع رأسه قال: «سمع الله لمن حمده، ربنا لك الحمد، مِلء السموات، ومِلء الأرض، ومِلء ما شئتَ من شيءٍ بَعْدُ» (٢).

وفيه عن أبي سعيد الخدري:

أن رسول الله ﷺ كان إذا رفع رأسه من الركوع قال:

«[اللهم] ربنا لك الحمد، مِلء السموات و[مِلء] الأرض، ومِلء ما شئتَ من شيءٍ بعد، أهل الثناء والمجد، أحق ما قال العبد، كلنا لك عبد،

<sup>(</sup>۱) أخرجه: ابن ماجة رقم ۳۸۷۱، وابن السني في (عمل اليوم والليلة) رقم ۳۷۹، والطبراني (الدعاء) رقم ۱۷٦۹، وفي (الأوسط) رقم ۲۹۵۹ و ۲۹۹۸، والحاكم ۱/۹۹۹، والبيهقي (شعب الإيمان) رقم ۲۰۱۵، وللحديث شواهد. صححه الحاكم وأقره الذهبي، وقال النووي: «اسناده جيد» (الأذكار) ۴۵۹، وصححه البوصيري في (مصباح الزجاجة) ۳/۱۹۲.

وحسنه الألباني (الصحيحة) رقم ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، رقم ٧٧١، ضمن حديث طويل.

وانظر أيضاً رقم ٤٧٦.

اللهم لا مانع لما أعطيتَ، ولا معطي لما منعتَ، ولا ينفع ذا الجَدِّ منك الجدُّ»(١).

وروى البخاري في صحيحه عن رفاعة بن رافع الزُّرَقي قال:

كنا نصلي وراء النبي ﷺ، فلما رفع رأسه من الركوع قال:

"سمع الله لمن حمده" قال رجلٌ وراءَه: (ربنا لك الحمد، حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه)، فلما انصرف قال: «مَن المتكلم»؟ قال: أنا، قال: «قد رأيتُ بضعةً وثلاثين مَلكاً يبتدرونها أيُّهم يكتبها أول"(٢).

وفي صحيح البخاري ومسلم عن ابن عباس:

أن النبي على كان إذا قام من الليل يصلي يقول: «اللهم لك الحمد، أنت نور السموات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد أنت قيوم السموات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد أنت الحق، ووعدك حق، ولقاؤك حق، والجنة حق، والنبيون حق، . . . الحديث (٣).

وفي صحيح مسلم عن عبدالله بن عمر قال:

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، كتاب الصلاة رقم ٤٧٧، ومابين القوسين ليس من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه. وانظر أيضاً رقم ٤٧٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب صفة الصلاة، باب: فضل اللهم ربنا ولك الحمد، رقم ٧٦٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري في التهجد رقم ١٠٦٩، ومسلم في صلاة المسافرين وقصرها رقم ٧٦٩.

وفي السنن عن رفاعة بن رافع قال:

صليتُ خلف النبي عَلَيْ فعطستُ، فقلت: الحمد لله، حمداً كثيراً طيبًا مباركاً فيه كما يحب ربُّنا ويرضى، فلما صلى رسول الله عَلَيْ انصرف فقال: «مَن المتكلم في الصلاة؟ فلم يُجبُه أحدٌ، ثم قالها الثانية: من المتكلم في الصلاة؟ فقال رفاعة بن رافع: أنا يا رسول الله، قال: كيف قلت؟ قال: قلتُ: الحمد لله حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه كما يحبُّ ربُّنا ويرضى، فقال: والذي نفسي بيده لقد ابتدرها بضعة وثلاثون مَلكاً أيُّهم يصعد بها(٢)».

قال الترمذي: حديث حسن (٣).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة رقم ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) في المخطوط: يصعدها، والتصحيح مَن الأصول.

<sup>(</sup>۳) أخرجه: أبو داود رقم ۷۷۳، والترمذي رقم ٤٠٤، والنسائي ٢/١٤٥، وفي (السنن (الكبرى) رقم ١٢٥٨، والبيهقي في (السنن الكبرى) 77/۲ رقم ٢٦١١.

وأصل الحديث في البخاري كما مرَّ قبل قليل.

واستُشكل الحديث من جهة كون القائل مبهماً في رواية البخاري، بينما هو مفسَّر في رواية السنن هنا! وأيضاً كونه قال عبارته تلك بعد عطاسه كما في السنن، بينما لم يحدَّد موضعها في رواية البخاري! وأجاب الحافظ ابن =

#### وفي سنن أبي داود عن عامر بن ربيعة قال:

عَطَس شابٌ من الأنصار خلف رسول الله عَلَيْ وهو في الصلاة، فقال: «الحمد لله حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه، حتى يرضى ربنا، وبعدما يرضى من أمر الدنيا والآخرة»، فلما انصرف رسول الله على قال: «مَن القائل الكلمة؟ فسكت الشابُّ، ثم قال: من القائل الكلمة، فإنه لم يقل بأساً؟ فقال: يا رسول الله؛ أنا قلتُها، لم أُرِد بها إلا خيراً، [قال](١): ما تناهت دون عرش الرحمن جلَّ ذكره»(٢).

## وفي مسند الإمام أحمد عن وائل بن حُجر قال:

صليتُ مع رسول الله ﷺ، فقال رجلٌ: «الحمد لله حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه» فلما صلّى رسول الله ﷺ قال: «من القائل؟ قال الرجل: أنا يا رسول الله، وما أردتُ إلا الخير، فقال: لقد فُتحت لها أبواب السماء، فلم

حجر عن ذلك فقال:

<sup>«</sup>والجواب: أنه لا تعارض بينهما، بل يحمل على أن عطاسه وقع عند رفع رأس رسول الله ﷺ، ولا مانع أن يكني عن نفسه لقصد اخفاء عمله، أو كُني عنه لنسيان بعض الرواة لاسمه، وأما ما عدا ذلك من الإختلاف فلا يتضمن إلا زيادة لعل الراوي اختصرها» (فتح الباري) ٢/ ٣٣٤.

<sup>(</sup>١) ساقط من المخطوط، وأثبتها من الأصول.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو داود رقم ٧٧٤، ومن طريقه البغوي في (شرح السنة) رقم ٧٢٧، وابن السني (عمل اليوم والليلة) رقم ٢٦٤، وابن أبي عاصم في (الآحاد والمثاني) رقم ٣٢٥.

وعزاه الحافظ إلى الطبراني وابن السني وقال: بسند لا بأس به. (الفتح) ١١/ ٦١٦.

وضعفه الألباني (ضعيف أبي داود) رقم ١٦٢.

 $_{2}$ يُنَهُّنِهَا $_{1}^{(1)}$  شيءٌ دون العرش $_{2}^{(1)}$ .

وثبت عنه ﷺ في الصحيح أنه كان يقول في اعتداله بعد الركوع في صلاة الليل «لربي الحمد، لربي الحمد» (٣)، وكان قياماً طويلاً.

وشرع لأمته في هذا الموضع وفي غيره أفضلَ الحمد وأكملَه ، فلو كان قول القائل (الحمد لله حمداً يوافي نعمه، ويكافيء مزيده) أفضلَ الحمد لكان أولى المواضع به هذا الموضع وما أشبهه.

فيا سبحان الله! لا يأتي عنه هذا الحمد الأكمل الأفضل الجامع في موضع واحدٍ أَلْبَتُّه، لا قولاً، ولا تعليماً، ولا يقوله أحدٌ من الصحابة، ولا

(١) "يُنَهْنِهًا" بفتح النون، ثم سكون الهاء، ثم نون مكسورة، فهاءٌ مشدَّدة الإدغام هاء الكلمة في هاء الضمير، هذا لفظ أحمد.

وعند النسائي وإبن ماجة والطبراني: "فما نَهْنَهَها» بلا إدغام.

وعند الطيالسي: «فما تناهي».

والمعنى أنه ما منعها ولا كفَّها شيءٌ عن الوصول إليه. (النهاية) لابن الأثير ٥/١٣٩.

(۲) أخرجه: الطيالسي رقم ۱۱۱۲، وأحمد ۳۱۸/۶ رقم ۱۸۸۲، والنسائي
 ۲/ ۱٤٥ – ۱٤٦ وفي (الكبرى) رقم ۱۰۰۱، وابن ماجة رقم ۳۸۷، والطبراني (الكبير) ۲۷ – ۲۷، وفي (الدعاء) رقم ۵۱۷ – ۵۲۰.

وصححه الألباني (صحيح النسائي) رقم ٨٩٣.

(٣) أخرجه: الطيالسي رقم ٤١٦، وأحمد ٥/٣٩٩ رقم ٢٣٣٧٥، وأبو داود رقم ٢٠٠٤، والترمذي في الشمائل رقم ٢٧٥، والنسائي ١٩٩/٢\_٢٠٠ و٢٣١، وعيرهم من حديث حذيفة رضى الله عنه.

وأصل الحديث في صحيح مسلم رقم ٧٧٢ دون موضع الشاهد الذي ذكره المؤلف.

يُعرف عنهم في خطبةٍ، ولا تشهُّدِ حاجةٍ، ولا عقيب الطعام والشراب، وإنما الذي جاء عنهم حمدٌ هو دونه في الفضيلة والكمال! هذا من المحال.

وكذلك حمد الملائكة له سبحانه كما في صحيح مسلم [ب/ ٩] عن أبي هريرة رضى الله عنه:

أن النبي ﷺ أُتي ليلة أُسري به بقَدَح من خمر، وقَدَح من لبن، فنظر إليهما، فأخذ اللبن، فقال جبريل عليه السلام: «الحمد لله الذي هداك للفطرة، لو أخذت الخمر غَوَتْ أمتك»(١).

وكذلك حمدُ الصحابة له سبحانه كما في صحيح البخاري:

أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه لما طُعِن أرسل ابنه عبدَالله إلى عائشة رضي الله عنها يستأذنها أن يدفن مع صاحبيه، فلما أقبل عبدُ الله قال عمر: «مالديك؟» قال: «الذي يحبُّ أمير المؤمنين، أَذِنَتْ»، قال: «الحمد لله، ماكان شيءٌ أهماً إليَّ من ذلك» (٢).

وروى ابن ماجة في سننه:

أن النبي عَيْد كان إذا خرج من الخلاء قال: «الحمد لله الذي أذهب عني

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان رقم ١٦٨ بلفظ: «هديت الفطرة، أو أصبت الفطرة...».

والذي ذكره المؤلف إنما هو لفظ البخاري في صحيحه، كتاب التفسير رقم ٤٧٠٩، وكتاب الأشربه رقم ٥٥٧٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب فضائل الصحابة رقم ٣٧٠٠ ضمن حديث طويل.

وانظر الفتح ٧/ ٧٤.

الأذى وعافاني»(١).

وفي معجم الطبراني عن ابن عمر رضي الله عنهما قال:

كان رسول الله ﷺ إذا خرج [من الخلاء](٢) قال:

"الحمد لله الذي أذاقني لذَّته، [وأبقى فيَّ قُوَّته] (7)، ودفع عني أذاه (10).

وعن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه:

أن النبي ﷺ كان إذا استجدَّ ثوباً سمَّاهُ باسمه؛ عمامةً، أو قميصاً، أو رداءً، ثم يقول: «اللهم لك الحمد، أنت كسوتنيه، أسألك خيره، وخيرَ ما

<sup>(</sup>۱) أخرجه: ابن ماجه رقم ۳۰۶ من حديث أنس رضي الله عنه بسند ضعيف. قال البوصيري: «هذا حديث ضعيف، ولا يصح فيه بهذا اللفظ عن النبي شيء، وإسماعيل بن مسلم المكي متفق على تضعيفه». (مصباح الزجاجة) ۱۲۹/۱.

وضعفه: النووي في (المجموع) ٢/ ٨٣، والحافظ ابن حجر حيث قال: «رواته ثقات إلا إسماعيل» (نتائج الأفكار) ٢١٧/١، والألباني (الإرواء) رقم ٥٣.

وللحديث شواهد من حديث أبي ذر، وأبي الدرداء، وحذيفة رضي الله عنهم، وانظر لتخريجها والكلام عليها (نتائج الأفكار) ٢١٦/١ \_ ٢١٨.

<sup>(</sup>٢) ساقط من المخطوط، واستدركته من الأصول.

<sup>(</sup>٣) ساقط من المخطوط، واستدركته من الأصول.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه: الطبراني (الدعاء) رقم ٣٧٠، وابن السني (عمل اليوم والليلة) رقم
 ٢٦، وغيرهما.

وضعفه الحافظ في (نتائج الأفكار) ٢١٩/١ وذكر له شواهد.

صنع له، وأعوذُ بك من شرّه وشرّ ما صنع له $^{(1)}$ .

رواه أبو داود والنسائي، وإسناده صحيح.

قال الترمذي: حديث حسن.

وفي الترمذي عن عمر رضي الله عنه قال: سمعتُ رسول الله عِلَيْ يقول:

«من لبس ثوباً جديداً فقال: الحمد لله الذي كساني ما أُواري به عورتي، وأتجمَّل به في حياتي، ثم عَمِد إلى الثوب الذي أخلق فتصدَّقَ به، كان في حفظ الله، وفي كنف الله، وفي سبيل الله (٢)، حيًّا وميتاً» (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه: أبو داود رقم ٤٠٢٠، والترمذي رقم ١٧٦٧، والنسائي في (السنن الكبرى) رقم ١٠٠٦، وأحمد ٣٠/٣ و٥٠، وابن حبان رقم ٥٤٢٠ و و١٠٤٠، والطبراني (الدعاء) رقم ٣٩٨، وغيرهم.

وصححه الحاكم ١٩٢/٤ ووافقه الذهبي، والألباني (صحيح أبي داود) قم ٣٣٩٣.

وحسنه الحافظ في (نتائج الأفكار) ١/ ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) «سبيل الله» كذا في المخطوط كما هي رواية ابن السني، والذي في الترمذي وابن ماجة وغيرهما: «ستر الله».

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الترمذي رقم ٣٥٦٠ وقال: حديث غريب، وابن ماجه رقم ٣٦٢٣، وأحمد ١/١٠١، وعبد بن وأحمد ١/٤٠١، وقم ٣٠٣، وابن أبي شيبة ٤٥٣/، و١٠٤، وعبد بن حميد رقم ١٨، وابن السني رقم ٢٧٣، والطبراني (الدعاء) رقم ٣٩٣، وغيرهم.

قال الدارقطني: والحديث غير ثابت. (العلل) ١٣٨/٢.

وقال ابن الجوزي: هذا حديث لايصح. (العلل المتناهية) ٢/ ١٩١.

وضعفه الألباني (الضعيفة) رقم ٤٦٤٩.

وفي مسند الإمام أحمد من حديث معاذ بن أنس، عن النبي ﷺ قال:

«من أكل طعاماً فقال: الحمد لله الذي أطعمني هذا، ورزقنيه من غير حول مني ولا قوة؛ غفر الله ُله ما تقدم من ذنبه. ومن لَبِس ثوباً فقال: الحمد لله الذي كساني هذا، ورزقنيه من غير حول مني ولا قوة؛ غفرَ الله ُله ما تقدم من ذنبه»(١).

وفي جامع الترمذي، عن عليٍّ رضي الله عنه قال:

كان أكثر دعاء النبي عِينا يوم عرفة في المواقف:

"اللهم لك الحمد، كالذي نقول، وخيراً مما نقول، اللهم لك صلاتي، ونسكي، ومحياي، ومماتي، وإليك مآبي (٢)، ولك ربِّ تراثي  $(^{(7)}$ ، اللهم إني أعوذ بك من  $(^{(3)}$  [ب/١٠] عذاب القبر، ووسوسة الصدر، وشتات الأمر، اللهم إني أعوذ بك من شرِّ ما تجيء به الربح»  $(^{(6)}$ .

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه صفحة (۲۰).

<sup>(</sup>٢) في المخطوط: مآلي، والتصحيح من الأصول.

<sup>(</sup>٣) قال المناوي: «(تراثي) بتاء ومثلثة: ما يخلفه الإنسان لورثته من بعده، وتاؤه بدل من واو، فبيَّن المصطفى ﷺ بهذا أنه ما يورث، وأن مايخلِفه غيره لورثته يخلِفه هو صدقة لله سبحانه، وفي الخبر: (إنا معاشر الأنبياء لا نورث، ما تركناه فهو صدقة)».

<sup>(</sup>فيض القدير) ٢/ ١٣٢.

<sup>(</sup>٤) تكررت (من) مرتين في المخطوط.

<sup>(</sup>٥) أخرجه: الترمذي رقم ٣٥٢٠، وابن خزيمة رقم ٢٨٤١، والمحاملي في (الدعاء) رقم ٢٢، وأبو نعيم في (أخبار أصبهان) ٢٢١/١ ـ ٢٢٢. والبيهقي =

وفي أثر آخر معروف: «اللهم لك الحمد كله، ولك الملك كله، وبيدك الخير كله، وإليك يرجع الأمر كله، علانيتُه وسِرُّه، وأنت أهل الحمد»(١).

وهذا من أجمع الحمد وأحسنه.

وقد علَّم النبي ﷺ أمته الحمد المفرد والمضاعف، فلم يعلمهم في شيء منه هذا الحمد المسئول عنه.

وفي صحيح مسلم عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: جاء أعرابي إلى رسول الله ﷺ فقال: علمني كلاماً أقوله، قال: «[قل](٢): لا إله إلا الله وحده لا شريك له، الله أكبر كبيراً، والحمد لله كثيراً، وسبحان الله رب العالمين، لا حول ولا قوة إلا بالله العزيز الحكيم» قال: هؤلاء لربي، فما لي؟ قال: «قل: اللهم اغفر لي، وارحمني، واهدني، وارزقني»(٣).

<sup>(</sup>شعب الإيمان) رقم ٣٧٧٩.

قال الترمذي: هذا حديث غريب من هذا الوجه، وليس إسناده بالقوي. وضعفه الألباني (الضعيفة) رقم ٢٩١٨، و(ضعيف الجامع) رقم ١٢١٤.

<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد ٥/٣٩٦ رقم ٢٣٣٥٥، والطبراني في (الدعاء) رقم ١٧٤٦ من حديث حذيفة بن اليمان رضي الله عنه.

وعزاه المنذري في (الترغيب والترهيب) إلى ابن أبي الدنيا في كتاب «الذكر»، وعزاه السيوطي في (الحبائك) إلى محمد بن نصر في كتاب «الصلاة».

وضعفه: المنذري، والهيثمي (مجمع الزوائد) ٩٦/١٠، والألباني (ضعيف الترغيب والترهيب) ٤٧٨/١ رقم ٩٦٣.

<sup>(</sup>٢) ساقط من المخطوط، واستدركته من صحيح مسلم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الذكر والدعاء، رقم ٢٦٩٦.

وفي السنن عن (١) سعد بن أبي وقاص:

أنه دخل مع النبي ﷺ على امرأةٍ بين يديها نوى أو حَصَى تسبِّح به، فقال:

أخبركِ بما هو أيسر عليكِ من هذا وأفضل (٢): سبحان الله عدد ما خلق في السماء، سبحان الله عدد ما بين في الأرض، وسبحان الله عدد مابين ذلك، وسبحان الله عدد ماهو خالق، والله أكبر مثل ذلك، والحمد لله مثل ذلك، ولا إله إلا الله مثل ذلك، ولا حول ولا قوة إلا بالله مثل ذلك» (٣).

فلو كان «الحمد لله، حمداً يوافي نعمه، ويكافيء مزيده» أفضل من هذا لعلمها (٤) إياه.

وفي صحيح مسلم عن سمرة بن جندب رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ:

«أحبُّ الكلام إلى الله أربعٌ: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله،

<sup>(</sup>١) تكررت (عن) مرتين في المخطوط.

<sup>(</sup>٢) في المخطوط: وفضل.

 <sup>(</sup>۳) أخرجه: أبو داود رقم ۱۵۰۰، والترمذي رقم ۳۵۹۸ وقال: حسن غريب،
 وأبو يعلى في مسنده رقم ۷۱۰، وابن حبان رقم ۸۳۷، والطبراني (الدعاء)
 رقم ۱۷۳۸، والحاكم ۱/۷۷، وصححه ووافقه الذهبي.

وحسنه الحافظ في (نتائج الأفكار) ١/ ٨١.

وقال الألباني: منكر (ضعيف الترمذي) رقم ٧١٧، و(الضعيفة) / ١٨٨ ـ ١٨٩.

<sup>(</sup>٤) في المخطوط: لعلمه.

والله أكبر، لا يضرُّ بأيِّهنَّ بدأت «(١).

ولو كان «الحمد لله، حمداً يوافي نعمه، ويكافيء مزيده» أفضل من هذا لكان أحب إلى الله منه.

وفي صحيح مسلم ـ أيضاً ـ عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ:

«لأَنْ أقول: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، أحبُّ إلى مما طلعت عليه الشمس»(٢).

وروى إسرائيل، عن أبي سنان، عن أبي صالح، عن أبي سعيد وأبي هريرة قالا: قال رسول الله ﷺ:

"إن الله اصطفى من الكلام: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، فإذا قال العبد: «سبحان الله» كتب له عشرين حسنة، أو حطَّ عنه عشرين سيئة، فإذا قال: «الله أكبر» فمثل ذلك، فإذا قال: «لا إله إلا الله» فمثل ذلك، [ب/ ١١] وإذا قال: «الحمد لله رب العالمين» من قبل نفسه (٣) كتبت له ثلاثون حسنة، وحُطَّ عنه ثلاثون سيئة» (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الآداب، رقم ٢١٣٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الذكر والدعاء، رقم ٢٦٩٥.

<sup>(</sup>٣) في المخطوط: نفسك، وصوبه في الهامش.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد ٢٠٣/٢ رقم ٢٠٠٨، ٣١٠/٢ رقم ٨٠٩٣، والنسائي في (السنن الكبرى) رقم ١٠٦٠٨، والبزار (كشف الأستار) رقم ٣٠٧٤، والطبراني (الدعاء) رقم ١٦٨١، والحاكم ٥١٢/١ رقم ١٩٢٩ وصححه ووافقه الذهبي.

وفي صحيح مسلم عن أبي مالك الأشعري، عن النبي عَلَيْ أنه كان يقول:

الطهور شَطْر الإيمان، والحمد لله تملأ الميزان، وسبحان الله والحمد لله تملآن والصلاة نور، والصدقة لله تملآن والصلاة نور، والصدقة برهان، والصبر ضياء، والقرآن حجَّةٌ لك أو عليك،، كلُّ الناس يغدوا؛ فبائعٌ نفسه فموبقها، أو مبتاعها فمعتقها»(١).

وقد روى ابن ماجة، والترمذي، من حديث طلحة بن خِراش بن عمر، عن جابر بن عبدالله قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول:

 $^{(7)}$  «أفضل الذكر: «لا إله إلا الله»، وأفضل الدعاء: «الحمد لله»

وسئل ابن عيينة عن هذا الحديث، فقيل له: كان «الحمد لله» دعاءً؟ فقال: أما سمعت قول أمية بن أبي الصلت لعبدالله بن جدعان يرجو نائله:

وقال الهيثمي: رجالهما رجال الصحيح. (مجمع الزوائد) ١٠/١٠. وصححه الألباني (صحيح الجامع) رقم ١٧١٨.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة، رقم ٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الترمذي رقم ٣٣٨٣، وابن ماجة رقم ٣٨٦٨، وابن أبي الدنيا في (الشكر) رقم ١٠٥٩٩، وابن حبان رالشكر) رقم ١٠٥٩، والنسائي في (السنن الكبرى) رقم ١٤٨٩، والطبراني (الدعاء) رقم ١٤٨٣، والبيهقي (شعب الإيمان) رقم ٤٠٦١، وغيرهم.

وصححه الحاكم ١/ ٤٩٨ ووافقه الذهبي.

وحسنه الحافظ في (نتائج الأفكار) ٦٣/١ \_ ٢٤.

وحسته الألباني (الصحيحة) رقم ١٤٩٧، و(صحيح الجامع) رقم ١١٠٤.

أَأَذكر حاجتي أم قد كفاني حباؤك إنَّ شيمتك الحِباءُ إذا أثنى عليك المرء يوماً كفاهُ من تعرُّضه الثناءُ كريسمٌ لا يغيِّر رهُ صباحٌ عن الخُلُقِ الجميل ولا مساءُ(١)

فهذا مخلوقٌ اكتفى من مخلوقٍ بالثناء عليه، فكيف بالخالق سبحانه؟!

قلتُ: الدعاء يراد به دعاء المسألة، ودعاء العبادة، والمُثنِي على ربه بحمده وآلائه داع له بالاعتبارين؛ فإنه طالبٌ منه، وطالبٌ له، فهو الداعي حقيقة، قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلْحَتُ لَا إِلَنهَ إِلّا هُوَ فَكَادَّعُوهُ مُغَلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ لَهُ ٱلدِّينَ اللهُ الدِّينَ اللهُ اللهِ مُو فَكَادَعُوهُ مُغَلِّصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ اللهُ الدِّينَ اللهُ اللهِ مُو فَكَادَعُوهُ مُغَلِّصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ اللهُ اللهِ مُو فَكَادَعُوهُ مُغَلِّضِينَ اللهُ اللهِ مُو فَكَادُ اللهِ اللهُ اللهِ مُو فَكَادُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ مُو فَكَادُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

وروى ابن ماجة في سننه من حديث عبدالله بن عمر، أن رسول الله ﷺ حدَّثَهم:

«أن عبداً من عباد الله قال: يارب؛ لك الحمد كما ينبغي لجلال وجهك، ولعظيم سلطانك، فعظُمَت بالملكين، فلم يَدُريا كيف يكتبانها، فصَعَدا إلى السماء فقالا: يارب؛ إن عبدك قال مقالةً لا ندري كيف نكتبها، قال الله عز وجل وهو أعلم بما قال عبده أد: ماذا قال عبدي؟ قالا: يارب؛ إنه قال: يارب؛ لك الحمد كما ينبغي لجلال وجهك، وعظيم سلطانك، فقال الله عز وجل: اكتباها كما قال عبدي حتى يلقاني فأجزيه بها (٢٠).

<sup>(</sup>١) ديوان أمية بن أبي الصلت ١٧.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه: ابن ماجه رقم ۲۸٦٩، والطبراني (الكبير) ۲٦٤/۱۲ رقم ۱۳۲۹۷،
 و(الأوسط) رقم ۹۲٤٥، و(الدعاء) رقم ۱۷۰۸، وابن مردويه في جزئه الذي
 انتقاه على الطبراني رقم ۱٦٩، والبيهقي (شعب الإيمان) رقم ٤٠٧٧.

وفي سنن ابن ماجة \_ أيضاً \_ من حديث محمد بن ثابت، عن أبي هريرة، أن النبي على كان يقول:

«الحمد لله على كل حال، أعوذ بالله من حال [ب/ ١٢] أهل النار» (١٠).

وفي مسند ابن أبي شيبة، عن أبي هريرة: أن رسول الله ﷺ مرَّ به [وهو](٢) يغرِسُ غِرَاساً، فقال:

«ياأباهريرة؛ ماالذي تغرس؟ قلتُ: غِراساً، قال: ألا أدلُّكَ على غِراسٍ خيرٍ من هذا؛ سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، تغرس بكل واحدةٍ شجرةً في الجنة»(٢).

وفي سنن ابن ماجة ، عن أبي الدرداء قال: قال لي رسول الله عليه:

وعزاه المنذري والبوصيري إلى الإمام أحمد! (مصباح الزجاجة)

وضعفه الألباني (ضعيف الترغيب والترهيب) ١/٤٧٧ رقم ٩٦١.

<sup>(</sup>۱) أخرجه: الترمذي رَّقم ۳۵۹۹، وابن ماجه رقم ۲۵۱ و۳۸۷۲، وابن أبي شيبة ۱۱/۱۰، وعبد بن حميد رقم ۱٤۱۷، والبغوي (شِرح السنة) رقم ۱۳۷۲ وغيرهم، وله شاهد من حديث ابن عمر رضي الله عنهما.

وضُعفه البوصيزي في (مصباح الزجاجة) ٣/ ١٩٢، والألباني (ضعيف ابن ماجة) رقم ٨٣١.

وانظر (السلسلة الصحيحة) ١/ القسم الأول/ ٥٣١، رقم ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) ساقط من المخطوط؛

 <sup>(</sup>٣) أخرجه: ابن ماجة رقم ٣٨٧٥، والحاكم ١/١١٥ وصححه ووافقه الذهبي.
 وحسنه البوصيري في (مصباح الزجاجة) ١٩٣/٣.
 وصححه الألباني (صحيح ابن ماجة) رقم ٣٠٦٩.

"عليك بـ "سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر»، فإنها ـ يعني \_ تحطُّ الخطايا كما تحطُّ الشجرة ورقها "(١).

وفي الترمذي، عن ابن مسعود، عن النبي عليه قال:

«لقيتُ إبراهيم ليلةَ أُسْرِيَ بي، فقال: يا محمد: ؛ أَقْرِيْء أَمَتُ [مني] السلام، وأخبرهم أن الجنة طيبةُ التربةِ، عَذْبةُ الماءِ، وأنها قِيعان، وأن غراسها: «سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر»(٢).

قال الترمذي: حديث حسن.

<sup>(</sup>١) أخرجه: ابن ماجه رقم ٣٨٨١ بسند ضعيف.

وله شأهد من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه، أخرجه: الترمذي رقم ٣٥٣٣، والطبراني في (الدعاء) رقم ١٦٨٨ و١٦٨٩، وأبو نعيم في (الحلية) ٥/٥٥.

وضعفه البوصيري في (مصباح الزجاجة) ١٩٤/، والألباني (ضعيف ابن ماجه) رقم ٢٣٥٠.

<sup>(</sup>۲) أخرجه: الترمذي رقم ٣٤٦٢، ومن طريقه العلائي في (جزء في تفسير الباقيات الصالحات وفضلها) ٥٢، والطبراني (الكبير) ١٧٣/١ رقم ١٠٣٦٣ رقم ١٠٣٦٣، و(الصغير) رقم ٥٣٩، والخطيب البغدادي في (تاريخ بغداد) ٢٩٢/٢.

وحسنه بشواهده: الحافظ في (نتائج الأفكار) ١٠٢/١ ـ ١٠٣، والألباني (الصحيحة) رقم ١٠٥.

و «قِيعَان»: جمع قَاع، وهو المكان المستوي الفسيح الواسع في وطأةٍ من الأرض، يعلوه ماء السماء فيمسكه، ويستوي نباته.

<sup>(</sup>النهاية) لابن الأثير ١٣٢/٤ ـ ١٣٣، والعلائي (جزء في تفسير الباقيات الصالحات وفضلها) ٥٣.

والذي حُفِظ من تحميد النبي ﷺ في المجامع العِظَامَ ك: خطبة الجمعة، والخطبة في الحج عند الجمرة، وخطبة الحاجة:

«الحمد لله، نحمده ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبدُه ورسولهُ (1).

وفيها كلها «أشهد» بلفظ الإفراد، و «نستعينه» بلفظ الجمع، و «نحمده، ونستغفره» بلفظ الجمع:

فقال شيخ الإسلام أبو العباس ابن تيمية \_ قدس الله روحه \_:

«لما كان العبدُ قد يستغفر له، ويستعين له ولغيره؛ حَسُنَ لفظ الجمع في ذلك، وأما الشهادة لله بالوحدانية، ولرسوله بالرسالة فلا يفعلها أحدٌ عن غيره، ولا تقبل النيابة بوجه من الوجوه، ولا تتعلق شهادة الإنسان بشهادة غيره، والمتشهِّد لا يتشهَّدُ إلا عن نفسه»، هذا معنى كلامه (٢).

فهذه جُمَل مواقع الحمد في كلام الله، ورسوله، وأصحابه، والملائكة، قد جَلَيْتُ عليك عرائسها، [و]<sup>(٣)</sup> جَلَبْتُ لك<sup>(٤)</sup> نفائسها، فلو كان الحديث المسئول عنه أفضلها، وأكملها، وأجمعها \_ كما ظنَّهُ الظانُ \_ لكان واسِطة عِقْدِها في النَّظَام، وأكثرها استعمالاً في حمد ذي الجلال والإكرام.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه صفحة (٢٢).

<sup>(</sup>٢) وانظر (تهذيب السنن) ٣/ ٥٤ فقد ذكر كلام شيخ الإسلام هناك أيضاً.

<sup>(</sup>٣) زيادة يقتضيها الكلام.

<sup>(</sup>٤) في المخطوط: عليك، وما أثبته أصح.

فالحمد لله بمحامده التي (١) [حمد] (٢) بها نفسه، وحمده بها الذين اصطفى، حمداً طيباً مباركاً فيه كما يحب ربنا ويرضى.

وصلى الله على سيدنا محمد النبي الأمِّي، وآله، وصحبه، وسلَّم (٣).

<sup>(</sup>١) في المخطوط: الذي، والتصويب في الهامش.

<sup>(</sup>٢) ساقط من المخطوط.

<sup>(</sup>٣) جاء في نهاية المخطوط من النسخة ب: حُرِّر سنة ١٣٣٨.

#### الفهارس العامة

٤٩

04

٥٣

فهرس الآيات فهرس الأحاديث فهرس الآثار فهرس الأعلام فهرس الكتب فهرس الموضوعات

# فهرس الآيات

| الصفحة | الآية                                                                                                                                                     |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        | ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَكْمِينَ ﴾ ٱلرِّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ؟                                                                                         |
| ٧      | مُلْكِ يُومِ ٱلدِّينِ ﴾ [الفاتحة/ ٢-٤]                                                                                                                    |
| ۲١     | ﴿ أَنَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِمُهِ عَ ﴾ [ال عمران/ ١٠٢]                                                                                               |
| 71     | ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِي تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُّ ﴾ [النساء/ ١]                                                                            |
| ٧      | ﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ طَلَمُوًّا ﴾ [الأنعام/ ٥٥]                                                                                         |
| ٧      | ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَـمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى هَدَىٰنَا لِهَنَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِىۤ﴾ [الأعراف/ ٤٣]                                                       |
| ٣      | ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْ مَةَ ٱللَّهِ لَا تَحْصُوهَآ ﴾ [إبراهيم/ ٣٤]                                                                                       |
| ٧      | ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَوْ يَنْحِذْ وَلَدًا﴾ [الإسراء/ ١١١]                                                                                 |
| ٧      | ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى ٓ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْبَ ﴾ [الكهف/ ١ - ٢]                                                                          |
| ٧      | ﴿ قُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَىٓ ﴾ [النمل/ ٥٩]                                                                     |
| ٨      | ﴿ وَهُوَ ٱللَّهُ لَآ إِلَنَهُ إِلَّا هُوَّ لَهُ ٱلْحَمَّدُ فِي ٱلْأُولَىٰ وَٱلْآخِرَةً ﴾ [القصص/ ٧٠]                                                      |
| ٨      | ﴿ فَسُبَّحَنَ ٱللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ إِنَّ اللَّهِ مِن ٱللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ الإن اللهِ اللهِ اللهِ م ١٧ _ ١٨] |
| ۲١     | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوْلًا سَدِيدًا ١٠ ﴿ ١٧ ـ ٧١]                                                             |
| ٧      | ﴿ ٱلْحَمَدُ يِلَّهِ ٱلَّذِى لَهُمْ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [سبأ/ ١]                                                                     |
| ۱۳     | ﴿ أَعْمَلُوٓا ءَالَ دَاوُرِدَ شُكُرّاً وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي ٱلشَّكُورُ ١٣﴾ [سبا/ ١٣]                                                                  |
| ٨      | ﴿ ٱلْحَمَّدُ يِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَنَوَيْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [فاطر/ ١]                                                                                      |
| ٨      | ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا ٱلْحَزَنُّ ﴾ [فاطر/ ٣٤]                                                                            |

#### فهرس الأحاديث

| رقم الصفحة | الحديث                                        |
|------------|-----------------------------------------------|
| 77         | أحب الكلام إلى الله أربع.                     |
| 77         | أُخبركِ بما هو أيسر عليكِ من هذا.             |
| 7 8        | إذا عطس أحدكم فليقل.                          |
| ٣٨         | أفضل الذكر «لا إله إلا الله».                 |
| 77         | اللهم ربنا لك الحمد.                          |
| 44         | اللهم لك الحمد أنت كسوتنيه .                  |
| 45         | اللهم لك الحمد كالذي نقول.                    |
| 40         | اللهم لك الحمد كله، ولك الملك كله.            |
| 47         | إن الله اصطفى من الكلام: سبحان الله.          |
| Y 0        | إن ربك سبحانه يعجب من عبده إذا قال.           |
| 44         | أن عبدًا من عباد الله قال: يارب؛ لك الحمد.    |
| <b>Y</b> A | بينما نحن نصلي مع رسول الله ﷺ قال رجل .       |
| ٣٢         | الحمد لله الذي أذاقني لذته.                   |
| ٣١         | الحمد لله الذي أذهب عني الأذى وعافاني.        |
| ١٨         | الحمد لله الذي أطعمنا، وسقانا، وجعلنا مسلمين. |
| ١٩         | الحمد لله الذي أطعم، وسقى، وسوَّغه.           |
| 77         | الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.           |
| 77         | الحمد لله الذي عافاني مما ابتلاك به.          |

| ٩         | الحمد لله الذي كفانا، وآوانا.                   |
|-----------|-------------------------------------------------|
| ۲.        | الحمد لله الذي منَّ علينا وهدانا .              |
| ٣١        | الحمد لله الذي هداك للفطرة.                     |
| ٩         | الحمد لله ؛ حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه.     |
| ٣         | الحمد لله؛ حمدًا يوافي نعمه، ويكافيء مزيده.     |
| ٤٠        | الحمد لله على كل حال .                          |
| 17,73     | الحمدالله، نستعينه، ونستغفره                    |
| Y 7       | سمع الله لمن حمده .                             |
| YA        | صليتُ خلف رسول الله ﷺ فعطستُ.                   |
| 79        | صليت مع رسول الله ﷺ فقال رجلٌ .                 |
| ٣٨        | الطهور شطر الإيمان.                             |
| 79        | عطس شابٌّ من الأنصار خلف رسول الله ﷺ.           |
| ٤١        | عليك بـ«سبحان الله» .                           |
| ١٣        | غير مكفيٌّ، ولا مودَّع، ولا مستغنى عنه ربنا.    |
| 70        | قل: لا إله إلا الله وحده لاشريك له.             |
| <b>TV</b> | كان إذا قام من الليل يصلي يقول: اللهم لك الحمد. |
| ۲.        | كان إذا قُرِّب إليه الطعام يقول: بسم الله.      |
| **        | كنا نصلي وراء النبي ﷺ فلما رفع رأسه من الركوع.  |
| ٣         | لا أُحصي ثناءً عليكُ .                          |
| **        | لأن أقول: سبحان الله، والحمد لله.               |

| ۳.         | لربي الحمد، لربي الحمد.                        |
|------------|------------------------------------------------|
| ٤١         | لقيتُ إبراهيم ليلة أُسري بي.                   |
| 11         | ما أنعم الله على عبدٍ نعمةً فقال: الحمد لله.   |
| 78,19      | من أكل طعامًا فقال: الحمد لله الذي أطعمني هذا. |
| 77         | من جلس في مجلس فكَثُر لغطه.                    |
| ٣٣         | من لبس ثوبًا جديدًا فقال: الحمد لله.           |
| <b>5</b> • | يا أباهريرة؛ ماالذي تغرسي؟                     |

# فهرس الآثار

| رقم الصفحة | الأثر                                                  |
|------------|--------------------------------------------------------|
|            | أن رجلًا عطس إلى جنبه، فقال: الحمد لله، والصلاة        |
| 3 7        | والسلام على رسول الله! فقال ابن عمر                    |
|            | أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه لما طُعِن أرسل ابنه      |
| ٣١         | عبدالله إلى عائشة رضي الله عنها يستأذنها               |
| ٥          | قال آدم عليه السلام: يارب؛ شغلتني عن كسب يدي           |
| 17 .       | قال داود عليه السلام: إلهي؛ لو أن لكل شعرةٍ مني لسانين |
|            | قال داود عليه السلام: يارب؛ كيف أُطيق شكرك وأنت        |
| ١٣         | الذي تنعم عليَّ                                        |

## فهرس الأعلام

| رقم الصفحة                  | العلم                     |
|-----------------------------|---------------------------|
| 1.00.8                      | آدم عليه السلام.          |
| ٤١                          | إبراهيم عليه السلام.      |
| 10                          | إبراهيم الحربي.           |
| 14                          | أحمد بن حنبل              |
| **                          | إسرائيل.                  |
| ٩                           | أبو أمامة رضي الله عنه    |
| ٣٨                          | أمية بن أبي الصلت.        |
| 19                          | أبو أيوب الأنصاري.        |
| 71,77,9                     | البخاري.                  |
| \$1,17,77,77,37,07,77,37,13 | الترمذي.                  |
| ٠١،٨١،٢٤                    | ابن تيمية .               |
| <b>Y</b> A                  | جابر بن عبدالله الأنصاري. |
| 17                          | جابر بن يزيد.             |
| 77                          | الحاكم.                   |
| ١٢                          | الحسن البصري.             |
| ١٦                          | الخطابي.                  |
| 14.11                       | داود عليه السلام.         |
| ۸۲،۶۹،۲۶،۲۰،۱۹،۱۸           | أبو داود.                 |

| ٤٠                 | أبو الدرداء.              |
|--------------------|---------------------------|
| 17                 | الربيع بن صبيح.           |
| YA ( Y V           | رفاعة بن رافع الزُّرَقي.  |
| סאינא              | سعد بن أبي وقاص.          |
| *V. FY. YY. V*     | أبو سعيد الخدري.          |
| ٣٦                 | سمرة بن جندب.             |
| **                 | أبو سنان.                 |
| ٤٠                 | ابن أ <i>بي</i> شيبة .    |
| ***                | أبو صالح.                 |
| 44                 | الطبراني.                 |
| 44                 | طلحة بن خراش بن عمر .     |
| 71:17              | عائشة بنت الصديق.         |
| 79                 | عامر بن ربيعة .           |
| 7                  | ابن عباس .                |
| 17                 | عبدالرحمن.                |
| ۲.                 | عبدالرحمن بن جبير.        |
| ٣٨                 | عبدالله بن جدعان.         |
| Y •                | عبدالله بن عمرو بن العاص. |
| £17671             | عبدالله بن مسعود.         |
| <b>T</b> £. Y7. Y0 | على بن أبي طالب           |

علي بن ربيعة. 70 عمر بن الخطاب. 77,17,77 ابن عمر . 49,77,77,77,87 ابن عيينة . ٣٨ ابن قرقول. 10 ابن ماجة . 11,57,17,97,+3 أبو مالك الأشعري. 47 محمد بن ثابت. ٤٠ مسلم بن الحجاج. 77, 77, . 47, 17, 07, 77, VY, AY معاذ بن أنس. 45.19 المغيرة بن عتيبة. 17 النسائي . 44.4.19 أبو نصر التَّمار. 0,5 أبو هريرة. 21,37,17,77,13

49

وائل بن حجر .

### فهرس الكتب

| الصفحة                     | اسم الكتاب          |
|----------------------------|---------------------|
| 17                         | الزهد للإمام أحمد.  |
| P1,17,07,177               | السنن.              |
| £+, 47, 47, 47, 43         | سنن ابن ماجة .      |
| 79.7.                      | سنن أبي داود.       |
| 47,42,72                   | سنن الترمذي.        |
| Y •                        | سنن النسائي .       |
| ٣.                         | الصحيح .            |
| 41,47,4                    | صحيح البخاري.       |
| 77, 77, 17, 67, 57, 77, 77 | صحيح مسلم .         |
| ٤                          | الصحيحين.           |
| 45,44                      | مسند أحمد.          |
| ٤٠                         | مسند ابن أبي شيبة . |
| 10                         | المطالع لابن قرقول. |
| **                         | معجم الطبراني .     |

## فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                                               |
|--------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٥      | مقدمة التحقيق:                                                        |
| ٦      | حَمدُ اللهِ سبحانه من أفضل القربات.                                   |
| ٧      | حديث أنس مرفوعًا: «وما من شيء أحبَّ إلى الله من الحمد».               |
| ٧      | حديث جابر مرفوعًا: «أفضل الذكر (لا إله إلا الله)، ».                  |
| ٧      | سؤال أهل العلم عن صيغ الحمد.                                          |
| ٨      | مضمون الفتيا.                                                         |
| ٩      | المعنى الذي رده المؤلف قد نُقل ردُّه _ أيضًا _ عن جماعة من المتقدمين. |
| 11     | أمور تتعلق بالفتيا .                                                  |
| ١٢     | الأول: أن للأثر اسنادًا ذكره الحافظ.                                  |
| ١٢     | الثاني: أنه مروي عن محمد بن النضر، وليس عن أبي نصر التمَّار.          |
| 17     | الثالث: أشار ابن رجب إلى أنه روي مرفوعًا وموقوفًا.                    |
| ١٣     | الرابع: أن ماورد في بعض الأحاديث الأخرى لا يقوي معنى الأثر .          |
| 1 &    | نسبة الفتيا لابن القيم.                                               |
| 17     | النسخ المعتمدة في التحقيق.                                            |
| ١٧     | عنوان المخطوط.                                                        |
| ۱۸     | طبعات الكتاب.                                                         |
| 19     | منهجي في التحقيق .                                                    |

| ٣   |     | النص المحقق                                                  |
|-----|-----|--------------------------------------------------------------|
| ٣.  |     | سؤال المستفتي.                                               |
| ٤   | i.  | ليس لهذا الحديث إسناد.                                       |
| ٥   |     | رواية أبي نصر التمار للأثر .                                 |
| ٥   |     | ظنَّ بعض الناس أن هذه الصيغة أفضل صيغ الحمد.                 |
| ٥   |     | مسألة في اليمين تتعلق بالجمد.                                |
| ٦   |     | معنى (يوافي نعمه).                                           |
| ٦   |     | معنى (يكافيء) .                                              |
| V   |     | ما ورد في القرآن من ألفاظ الحمد.                             |
| 9   | e . | لم يكن النبي عَلِي يَعَلِي عَمد الله بهذه الصيغة.            |
| 9   |     | ماورد من الحمد بعد الفراغ من الطعام.                         |
| 1.  |     | جواب شيخ الإسلام عن معنى (غير مكفيًّ).                       |
| 1.1 |     | جواب المؤلف لما ذكروه من تفسير (يوافي نعمه).                 |
| 1.1 |     | تفسيرهم لـ (يكافيء مزيده) يحتمل معنّى صحيحًا، ومعنّى فاسدًا. |
| 17  | 1   | جواب المؤلف عن المعنى الفاسد.                                |
| 1.8 |     | عَوْد المؤلف إلى تفسير (غير مكفي).                           |
| ١٤  |     | اختُرِف في المراد من قوله (غير مكفي) على أقوال.              |
| 10  |     | جواب ابن قُرْقُول. ﴿<br>جواب ابن قُرْقُول.                   |
| 10  | i.  | كلام أبي اسحاق الحربي .<br>كلام أبي اسحاق الحربي .           |
| 17  |     | ورم بي المنطق الحربي .                                       |
|     |     | . L 41.3 / 2 / 11 /2 / 11 / 2 / 11 / 2 / 11 / 2 / 2          |

| ١٦   | تفسير قوله: (ولا مودَّع).               |
|------|-----------------------------------------|
| ١٧   | إعراب لفظ (ربنا) في الحديث.             |
| ١٧   | القول الثالث في معنى (غير مكفي).        |
| ١٧   | اختيار المؤلف فيما سبق.                 |
| ١٨   | كلام شيخ الإسلام في ذلك.                |
| . ۱۸ | أحاديث الحمد بعد الطعام.                |
| . ۲۱ | خطبة الحاجة.                            |
| 77   | حديث الحمد عند رؤية المبتلي .           |
| **   | حديث كفارة المجلس.                      |
|      | فصلٌ                                    |
| 4 8  | حديث الحمد عند العُطاس.                 |
| 70   | ما يقال عند ركوب الدابة .               |
| * 7  | حمدُ الله عند رؤية ما يحب، وما يكره.    |
| 77   | ما يقال عند الرفع من الركوع .           |
| **   | دعاء الاستفتاح في قيام الليل.           |
| YA   | دعاء آخر للاستفتاح .                    |
| 44   | إذا عطس وهو في الصلاة .                 |
| 79   | حديث آخر.                               |
| ۳.   | حديث آخر فيما يقال بعد الرفع من الركوع. |
| ٣١   | ما ورد من حَـمْدِ الملائكة .            |

| 41       |    |                                   | ما ورد من حمدِ الصحابة .  |
|----------|----|-----------------------------------|---------------------------|
| 41       |    | من الحلاء.                        | أحاديث الحمد بعد الخروج   |
| <b>7</b> |    | وبًا .                            | أحاديث الحمد إذا استجد ث  |
| 78       | •  |                                   | دعاء يوم عرفة.            |
| 40       |    |                                   | أجمع الحمد وأحسنه.        |
| 40       |    |                                   | الحمد المفرد والمضاعف.    |
| 44       |    |                                   | أفضل الدعاء: «الحمد لله». |
| 44       |    | (¥)                               | الدعاء نوعان.             |
| 2.4      | t, | ﷺ يقولها في المجامع العظام.       | صيغة الحمد التي كان النبي |
| 27       | e. | ظ الإفراد، و(نستعينه) بلفظ الجمع. | نكتة الفرق بين (أشهد) بلف |
| 24       |    |                                   | كلام شيخ الإسلام في ذلك   |
| ٤V       |    |                                   | فهرس الآيات.              |
| ٤٩       | *  |                                   | فهرس الأحاديث.            |
| 04       | Ĭ. | 5                                 | فهرس الآثار.              |
| 04       | e. | 4                                 | فهرس الأعلام.             |
| 07       |    |                                   | فهرس الكتب.               |
| ٥٧       | 1  | 5 °                               | فهرس الموضوعات.           |
|          |    |                                   |                           |